
1 
 

 

 

      Τέλος κυριάρχου δυτικῆς ἐσχατολογίας 

     (συνοδοιπόρου τοῦ βιομηχανικοῦ ἀνθρώπου) 

 

Ἡ ἀναφορὰ τοῦ Ὁμήρου, εἰς τὴν ἀσπίδαν τοῦ Ἀχιλλέως, καὶ εἰς τὴν ῥαψῳδίαν 

«Ὁπλοποιΐαν», ἐθωρεῖτο ἀπ’ τοὺς προγόνους μας ὡς καθοριστικῆς σημασίας γεγονὸς 

τῆς «Ἰλιάδος» καὶ τοῦ ὁμηρικοῦ κόσμου, μαζὶ μὲ τὶς προκαταρκτικὲς σκηνὲς τῆς 

εἰσόδου τῆς Θέτιδος εἰς τὸ Ἐργαστήριον τοῦ χωλοῦ θεοῦ, ἐντὸς τοῦ μεγαλυτέρου 

ἀνακτόρου τοῦ Ὀλύμπου∙ ὁ θεὸς τῆς τεχνικῆς καὶ τῆς τεχνολογίας εἶχε ἐπιτύχει τὴν 

κατασκευὴ τῶν δώδεκα αὐτομάτων τεχνιτῶν τριπόδων γιὰ τὴν ἐξυπηρέτηση τῶν 

θεῶν, ὅπως καὶ τεχνιτῶν ἀνθρώπων, τῶν νεαρῶν κορασίδων, οἱ ὁποῖες τὸν 

βοηθοῦσαν στὸ ἐργαστήριό του κι ἦταν μοναδικὲς στὶς δυνατότητές τους κινήσεως 

καὶ ἀντιδράσεως. Ἦταν ὑπαρκτὲς αὐτὲς οἱ κόρες στὸν Ὄλυμπο, ὅπως πίστευαν 

ἀκραδάντως οἱ Ἕλληνες καὶ τὶς εἶχαν ὡς πρότυπό τους στὶς τεχνικές τους ἐργασίες, 

ἀλλὰ ὄχι καὶ στὴν πολιτική τους πρακτική, αὐτὴ τοὺς ἔλειπε, ὅπως καὶ ἡ μουσική τους 

ἁρμονία∙ οἱ ἰδιότητες αὐτὲς ἀνῆκαν μόνο εἰς τὸν ἄνθρωπον, δηλαδὴ τὸν ἐλεύθερο 

πολίτη, ὡς  κατάλληλο εἰς τὴν ἐναρμόνιον μουσικὴν καὶ τὴν ἐλεύθερην πολιτικὴν 

πρακτικήν.1 Αὐτὴ εἶναι κι ἡ μεγάλη κι ἀναλοίωτη διαφορὰ μεταξὺ τῶν Ἑλλήνων τῆς 

ἀμέσου δημοκρατίας, μὲ συνέχειά τους τὶς κοινότητες τῶν ὑψηλῶν βουνῶν καὶ μικρῶν 

κι ἀκατοίκητων προηγουμένως νησιῶν, καὶ τῶν ἄλλων πολιτισμῶν καὶ τρόπων ζωῆς. 

 

Οἱ κατακλυσμιαῖες ἐξελίξεις τῶν τελευταίων δεκαετιῶν, στὴν καθημερινή, καὶ κατὰ 

προέκταση, στὴν οἰκονομικὴ καὶ πολιτικὴ ζωὴ ὅλων μας -καθὼς ὁ κλεινὸς πλανήτης 

μας ἔχει καταστεῖ μιὰ μικρὴ γειτονιά, μὲ τὴν ἐπικοινωνία ὅλων τῶν κατοίκων του 

ταχύτατη καὶ καλύπτουσα κάθε πτυχὴ τῆς καθημερινότητός μας- ἔχει φέρει ριζικὲς 

ἀλλαγὲς στὴν νοοτροπία μας καὶ στὸ ἦθος μας∙ ὅταν ἐπιχειροῦμε τὴν ἀξιολόγησή 

τους, ἀνεξαρτήτως τῆς ἱστορικῆς μας προελεύσεως, μὲ ἄμεση ἀναφορὰ τουλάχιστον 

γιὰ ἐμᾶς τοὺς Ἕλληνες εἰς τὸν γενάρχη μας ποιητή, κατανοοῦμε τὴν διαφορά∙ εἶναι 

ἡ πρώτη φορὰ στὴν ἱστορία τῆς ἀνθρωπότητος ποὺ ἡ ἐπικοινωνία τῶν λαῶν της εἶναι 

τόσο γρήγορη καὶ πλήρης σχεδόν, μὲ ἀποτέλεσμα ὅλοι μας νὰ δυσκολευόμαστε στὴν 

ἀφομοίωση τῶν συνθηκῶν τῆς νέας ζωῆς, μὲ τὸ ἔξυπνο τηλέφωνο καὶ τὶς ψηφιακὲς 

διασυνδέσεις. Τὸ κύριο πρόβλημα ὅλων τῶν λαῶν εἶναι ἡ προσαρμογή τους στὴν νέα 

πραγματικότητα, καθὼς αὐτὴ ὑπερκαλύπτει τὴν προηγούμενη οἱασδήποτε μορφῆς 

κι ἀναδεικνύει, ἀλλὰ καὶ ἐπιβάλλει, νέες συνθῆκες ζωῆς στὸν καθένα μας∙ ἔτσι, γιὰ 

 
1 Ὅρα, εἰς τὰς «ἀναλύσεις» «Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Ἡ εὐαισθησία τῶν Ὀλυμπίων θεῶν, σελ. 16. 



2 
 

νὰ πάρουμε ἕνα ἁπλὸ παράδειγμα, ἀλλὰ χαρακτηριστικὸ τῆς νέας ἐποχῆς καὶ μὲ 

πολλὲς ἐπιδράσεις στὴν καθημερινότητά μας, ἡ ψηφιοποίηση τῶν συναλλαγῶν μας, 

μὲ τὸ δημόσιο, τὶς τράπεζες, τὶς ὑπηρεσίες, γιὰ κάλυψη τῶν καθημερινῶν μας 

ἀναγκῶν, ἔχει προκαλέσει ἄρδην ἀλλαγὴ τῆς ζωῆς μας, ὑπὸ δύο τουλάχιστον 

μορφάς: πρῶτον, μᾶς ἔχει ἀπαλλάξει ἀπ’ τὴν χρονοβόρο καὶ ψυχοφθόρο οὐρά, μὲ τὴν  

ἀτελείωτη τριβή μας μὲ τὴν δημοσιοϋπαλληλία, καὶ μᾶς ἔχει ἐξασφαλίσει τὴν 

ταχύτατη ἐξυπηρέτησή μας ἀπ’ τὸ σπίτι ἢ τὸ γραφεῖο μας∙ δεύτερον, μᾶς ἔχει 

ἐπιτρέψει τὴν ἄνετη καὶ δημιουργικὴ ἀσχολία μας μὲ τὰ πολιτικὰ πράγματα καὶ τὸ 

ἐπάγγελμά μας, ἀλλὰ καὶ τὴν ἀέναη ἀξιοποίηση τῶν πνευματικῶν καὶ χειρανακτικῶν 

δυνατοτήτῶν μας, χωρὶς τὴν δυσανεξία καὶ τὴν ἀγανάκτηση, μετὰ τὴν τριβὴ μὲ τὸ 

ἀπρόσωπο κι ἀπάνθρωπο κράτος, καθὼς κι αὐτὴ περιορίσθηκε ψηφιακὰ πάρα πολύ, 

καὶ τὸ ξέσπασμά μας πρὶν στὰ παιδιά μας, χωρὶς νὰ φταῖνε σὲ τίποτα τὰ καημένα! 

  Ἡ ἐμφάνιση τοῦ ἄλλου ἀνθρώπου, χωρὶς οὐδεμία σχέση μὲ τὸν προηγούμενό του 

βιομηχανικό, τοῦ ψηφιακοῦ, ἐγκαινιάζει τὴν νέα ἐποχὴ στὴν παγκόσμια ἱστορία καὶ 

μαζί της τὴν ἀνάδυση ἄλλης πολιτικῆς ὀντότητος, τῆς ψηφιακῆς, ἡ ὁποία εἶναι καθ’ 

ὅλα ἀσύμβατος μὲ τὴν προκάτοχό της, ἔστω κι ἂν ἡ συναίσθηση τῶν ἀλλαγῶν 

συνήθως ἀπαιτεῖ χρόνο, παρ’ ὅλο ὅτι ἔχει ἄμεση ἐπαφὴ μὲ τὴν καθημερινότητά μας 

καὶ σὲ αὐτὴν κυρίως αἰσθανόμαστε τὶς ριζικὲς ἀλλαγές της∙ δὲν τρέχουμε   

ἀλαφιασμένοι κάθε πρωὶ γιὰ νὰ προλάβουμε τὶς ὑπηρεσίες καὶ τὴν δουλειά μας στὴν 

συνέχεια, ἀφοῦ ἔχουμε ἐκπληρώσει τὶς  ὑποχρεώσες μας  ἀπὸ βραδὶς σὲ λίγα λεπτὰ 

μόνοι μας ἢ τὶς ἔχουν ἀναλάβει τὰ παιδιά μας, ἂν εἶναι τουλάχιστον στὶς πρῶτες 

τάξεις Δημοτικοῦ, καὶ τὶς τελειώνουν ταχύτατα παίζοντας. Τὰ δύο πρόσωπα 

ὁμοιάζουν μὲ τὶς ἀσύμβατες εὐθεῖες στὸν χῶρο, ποὺ δὲν τέμνονται οὔτε ἐφάπτονται 

στὸ διηνεκές∙2 ἡ ἐξέταση τῶν διεργασιῶν αὐτῶν στὴν συνείδηση τοῦ ἀνθρώπου 

ἀπαιτεῖ μακρὰ καὶ ἐνδελεχῆ διερεύνηση τῆς ἱστορικῆς του πορείας καὶ τῶν 

πνευματικῶν καὶ ὑλικῶν ἐπιτευγμάτων ἑκάστου λαοῦ, μαζὶ κι ἀξιολόγηση τῶν 

ἀντιδράσεών του στὶς σημερινὲς προκλήσεις, τὶς πλέον ἀνατρεπτικὲς τῆς ἱστορίας 

μας, ἂν ὄχι καὶ ἀπὸ τῆς ἑλληνικῆς καὶ πρὸ Χριστοῦ ἐποχῆς, μὲ ἀγεφύρωτες διαφορές.  

  Ἡ ψηφιακὴ τεχνολογία ἀπελευθερώνει τὸν ἄνθρωπο ἀπ’ τὶς ἐξαρτήσεις τῆς 

παραγωγικῆς ἀσχολίας του, τοῦ ταιηλορισμοῦ στὴν καπιταλιστικὴ κοινωνία καὶ τοῦ 

σταχανοβισμοῦ στὴν κομμουνιστική, καὶ τὸν καθιστᾶ ὑπεύθυνο τῆς ἀξιοποιήσεως 

τῶν πνευματικῶν καὶ δημιουργικῶν του δυνατοτήτων στὴν οἰκονομικὴ καὶ πολιτικὴ 

ζωή του, ἀλλὰ ἰδιαιτέρως στὴν καθημερινότητά του∙ κατακτᾶ, ἔστω καὶ χωρὶς ἄμεση 

συναίσθηση τοῦ γεγονότος, τὴν ἐλευθερία του κι ἀναδεικνύεται, «ὥσπερ ἄνθρωπος, 

 
2 Ὅρα, εἰς τὰς «ἀναλύσεις» «Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Ὀρθολογισμός, ἀσύμβατος τῆς μουσικῆς ἁρμονίας».  



3 
 

φαμέν, ἐλεύθερος ὁ αὑτοῦ ἕνεκα καὶ μὴ ἄλλου ὤν», κατὰ τὸν Ἀριστοτέλη.3 Ὁ τρόπος 

κι ἡ βαρύτης ἀξιοποιήσεως τῆς ἐλευθερίας ἀπ’ τοὺς διάφορους λαοὺς ἐξαρτᾶται, στὸ 

μεγαλύτερο βαθμό, ἀπ’ τὶς ἱστορικὲς καὶ γλωσσικές τους ρίζες, ἢτοι ἀπ’ τὴν 

συναίσθηση τῶν ψηφιακῶν ἀλλαγῶν στὴν καθημερινότητά τους μέχρις τῆς 

δυνατότητος ἐκφράσεώς τους ἀπ’ τὴν γλῶσσα τους, τὸν λόγον τους∙ δὲν ἔχουν ὅλες 

οἱ γλῶσσες τὶς ἴδιες δυνατότητες ἐκφράσεως, ἤτοι ἄλλες εἶναι εὔπλαστες καὶ 

δημιουργικῶν δυνατοτήτων γλῶσσες, ὅπως εἶναι ἡ ἑλληνικὴ κι ἄλλες δύσκαμπτες καὶ 

ἀνελαστικῆς δομῆς, ὅπως ἡ λατινική. Οἱ διαπιστώσεις αὐτὲς ἀρχίζουν, ἀπ’ τὴν ἐποχὴ 

τῆς ἀμέσου δημοκρατίας, ἀπ’ τὸν Ἀριστοφάνη, εἰς τὰς «Νεφέλας», ὅταν ὁ Σωκράτης 

λέει γιὰ τὸν Στρεψιάδη, «Ἄνθρωπος ἀμαθὴς οὑτοσὶ καὶ βάρβαρος».4 ‘’Ἡ καθοριστικὴ 

πολιτικὴ διαφορὰ τῆς Καινῆς ἀπ’ τὴν Παλαιὰ Διαθήκη, πέραν τῆς δογματικῆς 

ἑρμηνείας, εἶναι ἡ φύσις τοῦ λόγου τοῦ Ἰησοῦ, παραινετικὸς καὶ διδακτικὸς αὐτός, 

ἐπιτακτικὸς καὶ κατηγορηματικὸς ἐκεῖνος τοῦ Μωυσέως· δηλαδή, εἶναι κάτι 

ἀδιανόητο ἡ ἀγνόησις τῆς μουσικῆς ὑμνῳδίας τῆς Ὀρθοδοξίας… καὶ ἡ ὑπαγωγὴ τῆς 

ἐκκλησιαστικῆς ἐξουσίας στὴν κοσμικὴ στὴν βυζαντινὴ αὐτοκρατορία, μὲ ὅ,τι αὐτὰ 

σημαίνουν στὴν ἔκφραση τῆς θρησκευτικῆς τους πίστεως καὶ στὴν δομὴ τοῦ κράτους 

της. Ἀντιθέτως στὴν Δύση ἦταν ἀπόλυτη καὶ ἀδιαμφισβήτητη ἡ ἐξουσία τοῦ πάπα, 

μετὰ τὴν καθιέρωση ὑπὸ τοῦ Καρλομάγνου τῆς Ἁγίας Ρωμαϊκῆς Αὐτοκρατορίας τοῦ 

Γερμανικοῦ Ἔθνους. Ἡ ἐσχατολογικὴ αὐτὴ ἀντίληψη εἶναι παντελῶς ξένη πρὸς τὴν 

ἑλληνικὴ δημοκρατικὴ νοοτροπία κι ὅπου ἐμφανίζονται τελευταῖα κάποιες ἐκδοχές 

της -σὲ τυραννικὰ κυρίως καθεστῶτα, ὅπως διακῳμωδεῖ καὶ ὁ Σωκράτης τὸν 

Στρεψιάδη, εἰς τὰς «Νεφέλας», «ἄνθρωπος ἀμαθὴς οὑτοσὶ καὶ βάρβαρος», καὶ ἐννοεῖ 

τὸν μὴ μετέχοντα τῆς ἡμετέρας παιδεύσεως, μὲ ὑπογράμμιση τῆς διαφορᾶς μεταξὺ 

τοῦ ἐμμελοῦς λόγου τοῦ ἐλευθέρου πολίτου καὶ τοῦ ἀμελοῦς καὶ ἀχρείου τοῦ δουλικῆς 

νοοτροπίας ἀτόμου-, ποὺ δὲν εἶναι λίγες, ἀλλὰ ἀφοροῦν περιόδους καὶ συστήματα 

τῆς ἐποχῆς τῆς παρακμῆς ὅλες τους… Τὸ δεύτερο εἶναι, ἐπίσης, ἡ παραμέληση τῆς 

ἀρχῆς τῆς μεταπλάσεως τοῦ θρησκευτικοῦ συναισθήματος τοῦ Μὰξ Βέμπερ καὶ 

πολλῶν ἄλλων· αὐτὸ ὀφείλεται στὸ ὅτι μᾶλλον ὁδηγεῖ ἡ ἀποδοχή της, ἢ ἔστω ἡ 

συζήτησή της, στὴν ἄρδην ἀνατροπὴ τῆς μεσσιανικῆς τους ἀντιλήψεως, καθὼς 

ἀποτελεῖ καὶ τὴν ἔμπρακτη ἱστορικὴ ἀπόδειξη τῆς διαψεύσεώς της καὶ τῆς ἀναδύσεως 

καὶ ἄλλου ἀνθρώπου, ἐλευθέρου καὶ δημιουργικοῦ, μὲ προάγγελό του τὸν ῥωμαντικὸ 

καὶ ἐκφραστοῦ τῆς ἐποχῆς μας,  τὸν ψηφιακό, ὁ ὁποῖος εἶναι σὰν τὶς ἀσύμβατες 

εὐθεῖες μὲ τὸν βιομηχανικό...’’5   

 
3 Ἀριστοτέλους, «Μετὰ τὰ φυσικά, βιβλ. Α’, κεφ. β, 982β25-27).      
4 Ἀριστοφάνους, «Νεφέλαι», στ. 492, καὶ εὶς τὰς «ἀναλύσεις» «Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Νόμους τὰ ᾠδὰς 

ἡμῖν γεγονέναι», σελ. 23, κι «Ἀπ’ τὸν ἐφησυχασμὸ στὶς διομολογήσεις», σελ. 34.    
5 Ὅρα εἰς τὰς «ἀναλύσεις» «Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Ἡ ἰσοπεδωτικὴ λογική», σελ. 2-3. 



4 
 

 

Ἡ ἐμμονή μας στὶς πτυχὲς αὐτὲς ἔχει ὡς αἰτία της τὴν βαρύτητά τους στὴν σημερινὴ 

ἐποχὴ τῆς γενικῆς παγκοσμίου πολιτικῆς καὶ οἰκονομικῆς κρίσεως, μὲ τὸν ἐμπορικὸ 

πόλεμο ὑπαρκτὸ πλέον καὶ ἐμφανέστατα τὰ ἀδιέξοδα τῆς βιομηχανικῆς κοινωνίας· 

ἡ ἀναδρομὴ στὶς ἀρχικὲς αἰτίες τους, στὶς ρίζες τῶν φαινομένων, εἶναι συνεχὴς καὶ 

μοναδικὴ πηγὴ ἀντλήσεως τῶν αἰτιῶν ἐκδηλώσεώς των. Ἡ συζήτηση περὶ αὐτῶν 

γενικεύεται παγκοσμίως, μὲ κύρια αἰτία τὴν ἀμφισβήτηση τῆς ἐσχατολογικῆς 

ἀντιλήψεως τοῦ δυτικοῦ ἀνθρώπου, ὡς τῆς ἀνωτέρας βαθμίδος τῆς ἐξελίξεως τῆς 

ἀνθρωπότητος ἐπὶ γῆς· ἡ ἐσχατολογικὴ ἀντίληψη , μὲ τὴν θεωρητικὴ ὑποστήριξή της, 

διαμορφώθηκε σταδιακά, ἀπ’ τοὺς σταυροφόρους, διὰ τῆς βιαίας ὑπαγωγῆς στὴν 

ὀρθὴ θρησκεία τῶν ἀπίστων, ἀλλὰ καὶ στὸ δόγμα, τῶν ἀλλοδόξων Ὀρθοδόξων 

Χριστιανῶν, τὴν ἅλωση τῆς Κωνσταντινουπόλεως καὶ τὴν χειρότερη λεηλασία πόλεως 

κι ἐξολοθρεύσεως χριστιανῶν, στὴν ἱστορία, ὡς ἀπαρχή τους, ἀλλὰ καὶ τῶν βιαίων 

κατακτήσεων τοῦ νέου κόσμου, μὲ τοὺς κονκινσταδόρους, μετὰ τοὺς σταυροφόρους, 

καὶ προέκτασή τους τὶς γνωστὲς δόξες τῆς ἀποικιοκρατίας.  

  Ἡ προβληματικὴ αὐτὴ ἐλάχιστα ἔχει ἀπασχολήσει τὴν δυτικὴ σκέψη κι ἰδιαιτέρως 

μετὰ τὴν ἐπικράτηση τῆς μεσσιανικῆς ἀντιλήψεως, ὅτι ἡ ἱστορικὴ πορεία διέπεται ἀπ’ 

τὴν ἀποδοχὴ τῆς ἐπιστημονικῆς θεωρίας τοῦ ὀρθολογισμοῦ καὶ τῆς διαιρέσεώς  του 

σὲ καπιταλιστικὸ καὶ κομμουνιστικὸ κορμό, μὲ προκαθορισμένες τὶς διαφορές τους 

κι αὐταπόδεικτη κοινή τους βάση· μὲ ἀντίστροφη πορεία, οἱ προηγούμενες ἐποχές, 

μερκαντιλισμός, ἀναγέννηση, ἰταλικὴ πρωτίστως, μεσαιωνικὴ περίοδος, βυζαντινὴ καὶ 

δυτική, ἑρμηνεύθηκαν μὲ ἑνιαῖα κριτήρια, ὡς προκαταρκτικὰ αὐτῆς καὶ θεμέλιό τους 

τὸν Ἄγιο Αὐγουστῖνο, ἐνῶ στὴν ἴδια λογικὴ ὑπήχθησαν ἡ ῥωμαϊκὴ κι ἡ ἑλληνικὴ 

ἐποχή, ἑλληνιστική, κλασική, ὁμηρική· ἡ ἑλληνικὴ κι ἡ ῥωμαϊκὴ δημοκρατία 

ὑπετάχθησαν εἰς τὴν ἑνιαία λογικὴ τῆς προσεγγίσεώς τους, χωρὶς οὐδεμία ἀναφορὰ 

στὶς ἄλλες διερευνήσεις τῆς βυζαντινῆς, ἑλληνιστικῆς καὶ καθαρὰ ἑλληνικῆς 

ἐποχῆς, θεωρούμενες μὲ ἀναδρομή. Αὐτὲς ἐλησμονήσθησαν στὸ περιθώριο, ὁπότε 

ἐπανερχόμεθα εἰς τὴν σαφέστατη διάκριση ἑλληνικῆς καὶ ῥωμαϊκῆς δημοκρατίας κι 

εἰς τὰς γενεσιουργὰς συνθήκας τῆς ἀμέσου δημοκρατίας καὶ τῶν αὐτομάτων 

τριπόδων καὶ τῶν ὡραίων κορασίδων τοῦ Ἡφαίστου… 

 

Ἡ ἄλλη κριτικὴ τῆς περιόδου αὐτῆς τῆς ἱστορίας ἔχει γίνει στὶς δυτικὲς χῶρες, μὲ 

προεξέρχοντες κυρίως τὸν Μὰξ Βέμπερ καὶ τοὺς μαθητές του, ὅπως ἀναφέραμε, 

ἀλλὰ ἔχει ἐνδιαφέρον ἡ σημαντικὴ ἀξιολόγηση ὑπὸ τοῦ Λέοντος Τολστόυ τοῦ 

Οὐλλιέλμου Σαίξπηρ, στὸ τέλος τῆς ζωῆς του, στὶς ἀρχὲς τοῦ παρελθόντος αἰῶνος, 

καθὼς δημοσιεύθηκε μετὰ τὸν θάνατόν του, τὸ 1910. Ὁ μεγάλος Ρῶσος συγγραφεύς, 

διανοητὴς καὶ ἰσχυρὴ φωνὴ τῆς ὑπάρξεως τῆς Ρωσίας, μᾶς λέει πολλά… 



5 
 

 

Ἀπ’ τὴν τραγῳδία στὸ δρᾶμα 

 

Τὸ πρόβλημα εἶναι περισσότερο πολιτικό, εἴτε ἰδεολογικῆς ἢ θρησκευτικῆς πίστεως, 

τὸ ἴδιο ἄλλωστε εἶναι, κι ὄχι συστηματικῆς τραγικῆς μορφῆς· τὸ δρᾶμα, ἀπ’ τὴν πρώτη 

κι ἔμφυτη ἐμφάνισή του στὴν ἀνθρώπινη κοινότητα, ἔχει πολιτικὴ καὶ μόνο ἔκφραση, 

ἀναλόγως πρὸς τὸν βαθμὸ καὶ ποιότητα ἀποδοχῆς του ἀπὸ ἑκάστη κοινωνία, μὲ τὴν 

ἐκ τῶν ὑστέρων ἀξιολόγησή του. Δὲν ὑπάρχει κοινότης, κώμη δηλαδή, χωριό, χωρὶς 

τὴν μίμησιν, τὸ πείραγμα, τὸ σκῶμμα, ἀπ’ ὅπου προῆλθε κι ἡ λέξη κωμῳδία στὴν 

πρώτη της μορφή, τῆς περιπαικτικῆς διαθέσεως τῶν μελῶν της, ὅσο μικρὴ κι ἂν εἶναι 

ἡ κοινότης, ὅπως ἀκόμη καὶ μεταξὺ τῶν μικρῶν μὲ τὴν μητέρα τους καὶ τὴν 

οἰκογένειά τους, μὲ τὸ χαμόγελο καὶ τὸ πείραγμα, μὲ τὶς μιμήσεις αὐτῶν καὶ τὰ γέλια, 

μεγαλώνουν τὰ παιδιά. Πέραν τῶν γενικῶν αὐτῶν θεωρήσεων ἡ μελέτη τῆς 

δραματουργίας, ὡς συστηματικῆς ἀξιολογήσεώς της, ἀνάγεται εἰς τὴν ἄμεσο 

δημοκρατία μας, ἐπειδὴ εἰς αὐτὴν ἔχουμε πλήρη ἐπεξεργασία τῆς ἐξελίξεως τῶν 

διαφόρων μορφῶν τοῦ δράματος, ἀπ’ τὸν οἰκιακῆς ἢ φιλικῆς συναναστροφῆς 

περιπαικτικὸ σχολιασμὸ καὶ σαρκασμὸ μέχρι τὸν κοινοτικῆς «ἐφ’ ἁμάξης» καὶ τὰ 

φαλλικά, μὲ τὶς μάσκες τράγων, ὅπως καὶ τοῦ τραγικοῦ, κωμικοῦ, σατιρικοῦ ἢ 

σατυρικοῦ δράματος, στὴν τελειότερη μορφή τους, ἀλλὰ καὶ θεωρητικὴ καὶ πολιτικὴ 

ἀξιολόγησή του, γιὰ πρώτη φορὰ στὴν ἱστορία τῆς ἀνθρωπότητος· ὁπωσδήποτε, οἱ 

διάφορες μορφὲς δράματος εἶναι σύμφυτες μὲ ἑκάστην ἀνθρωπίνην κοινωνίαν, τὸν 

λόγο της, τὴν γλῶσσα της καὶ τὶς ἱστορικὲς καὶ πολιτιστικὲς ρίζες της, ἀλλὰ ἡ 

συστηματικὴ καὶ διεξοδικὴ μελέτη τους συνέβη, γιὰ πρώτη φορὰ καὶ στὴν τελειότερη 

μορφή τους, μόνο εἰς τὴν ἑλληνικὴν ἄμεσον δημοκρατίαν. Δύσκολα ἀποδεικνύεται 

πειστικά, ὅτι ὑπῆρχε ἄλλη μορφὴ ἀμέσου δημοκρατίας στὸν δυτικὸ κόσμο, ἐκτὸς ἀπὸ 

κάποιες ἐκδηλώσεις της ἀξιόλογες πάντοτε, ἀλλὰ χωρὶς τὴν συνέχεια συστηματικῆς 

καὶ λεπτομεροῦς πρακτικῆς τους καὶ εἰς βάθος μελέτης τους, πολιτικῆς καὶ 

ἱστορικῆς, ἰδιαιτέρως στὶς πρωτόγονες κοινωνίες. Ἐνδεικτικὴ εἶναι ἡ ἀναφορά. 

   

Ὡς πρῶτο  βῆμα, ἀρχίζουμε ἀπ’ τὴν «Ποιητικὴν» τοῦ Ἀριστοτέλους:  

 

Ἐποποιία δὴ καὶ ἡ τραγῳδίας ποίησις, ἔτι δὲ κωμῳδία καὶ ἡ διθυραμβοποιητικὴ 

καὶ τῆς αὐλητικῆς ἡ πλείστη καὶ κιθαριστικῆς, πᾶσαι τυγχάνουσιν οὖσαι 

μιμήσεις τὸ σύνολον. διαφέρουσι δὲ ἀλλήλων τρισίν· ἢ γὰρ τῷ ἐν ἐτέροις 

μιμεῖσθαι ἢ τῷ ἕτερα ἢ τῷ ἑτέρως καὶ μὴ τὸν αὐτὸν τρόπον. 



6 
 

 Ὥσπερ γὰρ καὶ χρώμασι καὶ σχήμασι πολλὰ μιμοῦνταί τινες ἀπεικάζοντες οἱ 

μὲν διὰ τέχνης οἱ δὲ διὰ συνηθείας, ἕτεροι δὲ διὰ τῆς φωνῆς, οὕτω κἂν ταῖς 

εἰρημέναις τέχναις, ἅπασαι μὲν ποιοῦνται τὴν μίμησιν ἐν ῥυθμῷ καὶ λόγῳ καὶ 

ἁρμονίᾳ, τούτοις δ’ ἢ χωρὶς ἢ μεμειγμένοις· οἷον ἁρμονίᾳ μὲν καὶ ῥυθμῷ 

χρώμεναι μόνον ἥ τε αὐλητικὴ καὶ ἡ κιθαριστική, κἂν εἴ τινες ἕτεραι 

τυγχάνωσιν οὖσαι τοιαῦται τὴν δύναμιν, οἷον ἡ τῶν συρίγγων· αὐτῷ δὲ τῷ ῥυθμῷ 

μιμοῦνται χωρὶς ἁρμονίας αἱ τῶν ὀρχηστῶν· καὶ γὰρ οὗτοι διὰ τῶν 

σχηματιζομένων ῥυθμῶν μιμοῦνται καὶ ἤθη καὶ πάθη καὶ πράξεις.6 

 

Μακρὰ ἡ ἀναφορά, ἄλλα ἄκρως ἀπαραίτητη διὰ τὴν κριτικήν μας ἀνάλυσιν:  

 

Λοιπὸν ἡ ἐποποιΐα καὶ ἡ ποίησις τῆς τραγῳδίας, προσέτι δὲ καὶ ἡ κωμῳδία καὶ ἡ 

ποίησις τῶν διθυράμβων καὶ κατὰ τὸ πλεῖστον μέρος ἡ αὐλητικὴ καὶ ἡ 

κιθαριστική, ὅλαι εἶναι μιμήσεις κατὰ τὸ σύνολον (θεωρούμεναι). Ἀλλὰ 

διαφέρουν ἡ μία ἀπὸ τὴν ἄλλην κατὰ τρία τινά: ἢ ὅτι μιμοῦνται  διὰ διαφόρων 

μέσων ἢ ὅτι μιμοῦνται διάφορα πράγματα ἢ ὅτι μιμοῦνται διαφόρως καὶ ὄχι κατὰ 

τὸν αὐτὸν τρόπον. 

Δηλαδὴ καθὼς καὶ μὲ χρώματα καὶ μὲ σχήματα μιμοῦνται μερικοὶ πολλὰ καὶ 

παριστοῦν ἄλλοι μὲν διὰ τέχνης, ἄλλοι δὲ διὰ συνηθείας, ἄλλοι δὲ διὰ τῆς φωνῆς, 

τὸ αὐτὸ συμβαίνει καὶ εἰς τὰς εἰρημένας τέχνας· δηλαδὴ ἅπασαι μὲν κάμνουν 

τὴν μίμησιν μεταχειριζόμεναι ῥυθμὸν καὶ λόγον καὶ ἁρμονίαν, ταῦτα δὲ ἢ 

χωριστὰ ἢ ἀνάμεικτα. Δηλαδὴ ἁρμονίαν μὲν καὶ ῥυθμὸν μεταχειρίζονται μόνον 

ἡ αὐλητικὴ καὶ ἡ κιθαριστικὴ καὶ ὅσαι ἄλλαι τυγχάνει νὰ ἔχουν τοιαύτην 

ἰδιότητα π.χ. ἡ τέχνη  τῶν συρίγγων· Μὲ τὸν ῥυθμὸν δὲ μόνον ἄνευ ἁρμονίας 

μιμοῦνται αἱ τέχναι τῶν ὀρχηστῶν· διότι καὶ αὐτοὶ μὲ τοὺς ῥυθμοὺς τῶν 

ποικίλων στάσεων ποὺ λαμβάνουν μιμοῦνται καὶ χαρακτῆρας καὶ πάθη καὶ 

πράξεις.  

 

Ἡ παράθεσις τοῦ ἀποσπάσματος ἔχει ἕναν καὶ μόνον σκοπόν, τὴν ὑπογράμμιση τοῦ 

πῶς ἀντιλαμβάνονταν τὴν δραματικὴ ποίηση οἱ Ἕλληνες, ἀπ’ τὶς πρῶτες ρίζες της 

μέχρι τὴν ἀνωτέραν ἐκείνην τῆς τραγῳδίας· γνώριζαν σὲ βάθος τὴν ἐξέλιξη τῆς 

μιμήσεως, ἀπ’ τὴν αὐθόρμητη καὶ πηγαία της οἰκογενειακῆς στὴν κοινωνικὴ ζωὴ καὶ 

στὶς πολιτικές της προεκτάσεις, μὲ καθοριστικὸ κριτήριο, τὴν ἐνεργὸ συμμετοχὴ 

ὅλων εἰς τὴν διδασκαλίαν τοῦ δράματος, τραγικοῦ ἢ σατυρικοῦ ἢ σατιρικοῦ κι 

 
6 Ἀριστοτέλους, «Περὶ Ποιητικῆς», Βιβ. Α’, κεφ. α, παρ. 2-5, (1447α13—28), μετάφραση Σίμου 

Μενάρδου.      



7 
 

ἰδιαιτέρως τῆς τραγῳδίας, μὲ ὀξύτερη ἀναφορὰ εἰς τὴν παράβασιν τοῦ πρώτου ἢ τὴν 

πάροδον τοῦ δευτέρου· αὐτὸς ἦταν, ἄλλωστε, ὁ ρόλος τῆς καθιερώσεως τῶν 

θεωρικῶν, ὁ παιδαγωγικὸς τῆς διδασκαλίας τους. ‘’Εἰς τὴν ἄμεσον δημοκρατίαν ἡ 

διδασκαλία τοῦ δράματος ἦταν πολιτικὴ πράξη καὶ ἀποτελοῦσε προέκταση τῆς 

ἰσηγορίας, τοῦ διαλόγου εἰς τὴν Ἀγοράν, εἰς τὴν Βουλὴν καὶ εἰς τὴν ἐκκλησίαν τοῦ 

δήμου∙ ἡ πολιτικὴ κριτικὴ τοῦ ποιητοῦ γινόταν μὲ τὴν παράβαση –αὐτὸ σημαίνει καὶ 

ἡ λέξη, παράβασις, βαίνω ἐκτὸς τῆς κανονικῆς ῥοῆς τοῦ δράματος-, μὲ τὸν εὐθὺ λόγο 

τοῦ ποιητοῦ πρὸς τοὺς πολῖτες∙ ἀναφερόταν πάντοτε στὰ τρέχοντα πολιτικὰ 

ζητήματα ἢ καὶ στὶς προσωπικὲς ἐμπειρίες τοῦ ποιητοῦ μὲ τοὺς κριτὲς καὶ τὸ κοινό. 

Συνήθως οἱ πολῖτες ἀντιδροῦσαν μὲ σχόλια ἀπὸ κάτω ἢ μὲ ἐπιφωνήματα 

ἐπιδοκιμασίας ἢ ἀποδοκιμασίας∙ ὁ διάλογος ἦταν ζωντανὸς καὶ οὐσιαστικός, μὲ 

ἄμεσες τὶς ἐπιπτώσεις του πολλὲς φορὲς στὴν πολιτικὴ ζωή.’’7 

  

Οἱ ἀναφορὲς εἶναι ἐνδεικτικὲς κι ὄχι ἐξονυχιστικὲς γιὰ τὴν μελέτη τῆς δραματικῆς 

ποιήσεως ἀπ’ τοὺς προγόνους μας, ἀλλὰ ἀποβλέπουν εἰς τὴν ἀνάδειξιν τῆς 

διαφορᾶς τῆς ἀντιλήψεώς τους ἀπὸ ἐκείνης τῶν ἄλλων ἐποχῶν∙ οἱ παραδόσεις τοῦ 

Ἑλληνισμοῦ διατήρησαν τὴν ἀντίληψη τῶν προγόνων μας, ἔστω καὶ μὲ τὴν μορφὴ 

τῶν ἐθίμων τῶν κοινοτήτων μας καὶ περισσότερο, μὲ τὴν συνέχιση τῆς δημοτικῆς 

καὶ ἐκκλησιαστικῆς μουσικῆς, ἀλληλένδετες πλέον μὲ τὴν πολιτική μας ταυτότητα, 

ὁ ᾀδόμενος κι ὁ μὴ ᾀδόμενος λόγος εἶναι αἰωνίως ἑνιαία καὶ ἀδιαίρετη ἔκφραση τοῦ 

ἑλληνικοῦ λόγου. Ἐπικουρικὰ λέγονται αὐτά, στὰ πλαίσια τῆς προβληματικῆς μας, 

γιὰ τὸν ρόλο τοῦ λόγου, τῆς γλώσσης, στὴν ψηφιακὴ τεχνολογία, ὅπως τὸ ἔχουμε 

ἐπισημάνει ἀρκετὰ εἰς τὰς «ἀναλύσεις» «Τοῦ Ἐμμελοῦς». Ὁ γενάρχης μας Ὅμηρος 

παραμένει ὁλοζώντανος στὴν καθημερινή μας καὶ στὴν πολιτική μας ζωή. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
7 Ὅρα, εἰς τὰς «ἀναλύσεις» «Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Τούτοις τοῖς πονηροῖς χαλκίοις», σελ. 54. 



8 
 

2 

 

Ἡ παραδοσιακὴ δυτικὴ θεώρηση τῆς δραματικῆς ποιήσεως ἑστιάζεται στὴν διαδρομὴ 

της στὶς διάφορες χῶρες της, μὲ ἀναφορὰ ἐνάρξεως τὴν ἑλληνικὴ καὶ συνέχεια τὴν 

ῥωμαϊκὴ καὶ τὴν μεσαιωνική, μὲ κατάληξη τὴν ἀναγέννηση καὶ τὴν νεώτερη ἐποχή, 

μὲ κορυφαίους τὸν Σαίξπηρ καὶ τὴν γαλλικὴ σχολή, Μολλιέρο, Ρακίνα καὶ ἄλλους, 

ὅπως τῆς ἱσπανικῆς σχολῆς∙ τὴν παράδοση αὐτὴ σέβεται σὲ ὅλες τὶς ἐκφράσεις της 

ὁ Λέων Τολστόυ, ἂν καὶ ἐπιχειρεῖ κάποιες νύξεις σὲ ἐκείνη τῆς Ὀρθοδόξου Ἐκκλησίας. 

Ἐπαναλαμβάνουμε, ὅτι ἡ μελέτη ἔχει ὡς ἀντικείμενό της τὴν πολιτικὴ διερεύνηση 

τῆς ἱστορικῆς πορείας τῆς δραματικῆς ποιήσεως στὴν νεώτερη ἐποχὴ κι ὄχι τῆς 

θεατρικῆς αὐτῆς καθ’ ἑαυτῆς, πάντα κι ὑπὸ τὴν θεώρησιν τῶν ἀλλαγῶν τῆς 

πρακτικῆς τοῦ ἀνθρώπου, κι ἰδιαιτέρως τῆς πολιτικῆς ἐξ αἰτίας τῆς ψηφιακῆς 

τεχνολογίας∙ δὲν εἴμαστε οἱ ἴδιοι ἄνθρωποι μὲ τοὺς βιομηχανικούς, καθὼς εἴμαστε 

σὰν τὶς ἀσύμβατες εὐθεῖες στὸν χῶρο, ἂς μὴν τὸ ξεχνᾶμε, μὲ τὴν ἐξαίρεση τῆς 

διαδοχῆς μας πάνω στὸν κλεινόν πλανήτην μας. 

 

Ἀπ’ τὴν μελέτη τοῦ Λέοντος Τολστόυ, ὁ ὁποῖος ἀνάγεται στοὺς πρώτους ἀρνητὲς τῆς 

βιομηχανικῆς ἐσχατολογίας, ἀντλοῦμε τὴν ὀξεῖα κριτικὴ τῆς δυτικῆς δραματουργίας, 

ἔστω κι ἂν ἐκ τῶν ἔνδον θεωρουμένης αὐτῆς, καθὼς ὁμολογεῖ κι ὁ ἴδιος, ὅτι εἶχε 

ταυτισθεῖ μαζί της, μὲ τὰ θεατρικά του τουλάχιστον ἔργα∙ ἀποτελεῖ τὴν καλύτερη 

ἀπόδειξη ἡ ὁμολογία του, ὅτι ἐκφράζει τὴν ὀρθόδοξη θεώρηση ὄχι μόνο τῆς 

δραματουργίας, ἔναντι τῆς ἰσχυούσης δυτικῆς ἀντιλήψεως ὡς ἐσχατολογίας τοῦ 

ἀναδυθέντος δυτικοῦ ἢ βιομηχανικοῦ ἀνθρώπου, ἀλλὰ καὶ τῆς ἀξιολογήσεως τῆς 

περιόδου τοῦ ὀρθολογισμοῦ τῆς νεωτέρας ἐποχῆς. Ἀπ’ τὴν προβληματική του ὅμως 

ἀπουσιάζει ἡ ἔστω καὶ πρόχειρη ἀναφορὰ στὴν παράδοση τῆς δραματουργίας τῆς 

ὀρθοδόξου ἐκκλησίας, τῆς ὁποίας ἦταν εἰλικρινὴς πιστός∙ δείχνει ὅμως, ὅτι 

ταλαντεύεται μεταξὺ τῆς ὀρθοδόξου πίστεώς του καὶ τῆς ἀποδοχῆς τοῦ 

ἐξευρωπαϊσμοῦ τῆς Ρωσίας, ὅπως ἐπιβλήθηκε ἀπ’ τὸν Μεγάλο Πέτρο καὶ μετά, 

δηλαδὴ δύο αἰῶνες πρίν∙ κατέστη αὐτὴ θρησκευτικὴ πίστη γιὰ τὴν αὐλὴ καὶ τοὺς 

περισσοτέρους εὐγενεῖς τῆς χώρας, ὅταν μάλιστα στὰ ἀνάκτορα τῆς Ἁγίας 

Πετρουπόλεως καθημερινὴ γλῶσσα ἦταν ἡ γαλλική, ἀλλὰ ἀκόμη καὶ σὲ πολλοὺς 

εὐγενεῖς τῆς ἐπαρχίας, τὴν ὁποία γνώριζε ἄριστα κι ὁ ἴδιος∙ ἀπέναντί της πρόβαλε 

τὴν ρωσική, ὡς καθημερινή του καὶ λογοτεχνική του γλῶσσα, συνοδευόμενη μὲ τὴν 

ἄσκηση τῶν θρησκευτικῶν του καθηκόντων.     

  Ἡ ἀφορμὴ γιὰ τὴν προβληματικὴ τῆς κριτικῆς του κατὰ τοῦ Σαίξπηρ ἦταν μελέτη 

τοῦ Ἀμερικανοῦ συγγραφέως Ἐρνέστου Κρόσμπαϋ, γιὰ τὴν θεώρηση τῆς ἐργατικῆς 



9 
 

τάξεως ἀπ’ τὸν μέγιστο δυτικὸ δραματουργό τους, ὅπου διαπιστώνει, ὅτι εὐνοοῦσε, 

μέσα ἀπ’ τὰ ἔργα του, τοὺς εὐγενεῖς καὶ τὸν βασιλέα, ὡς ἀπόλυτη μοναρχία μάλιστα∙ 

ἡ ἀναφορὰ εἶναι ἀποσπασματικὴ κι ἐνδεικτική, ἐπειδὴ τὸ ἀντικείμενό μας δὲν εἶναι 

ἡ ἀξιολόγηση αὐτή, ἀλλὰ ἡ κρίση τοῦ Λέοντος Τολστόυ, γιὰ τὴν εὐρωπαϊκὴ 

δραματουργία καὶ τὸν Σαίξπηρ ἰδιαιτέρως, ὡς κορυφαῖο ἐκφραστή της. Ὁ 

Οὐλλιέλμος Σαίξπηρ ἀναδείχθηκε ἐπὶ Ἐλισάβετ τῆς πρώτης, ὅταν ἄρχισε τὴν 

ἐμφάνισή της, ὡς μεγάλης εὐρωπαϊκῆς δυνάμεως ἡ Ἀγγλία, μὲ τὴν καθιέρωση τοῦ 

ἀγγλικανισμοῦ, παραπλησίου τοῦ προτεσταντισμοῦ, ὡς ἐπισήμου θρησκείας της, καὶ 

τῆς διαμάχης τῆς Αὐλῆς, μὲ τὴν γενναία ὑποστήριξη τοῦ ἁπλοῦ λαοῦ, στὴν 

ἀντιπαλότητά της μὲ τὸ Βατικανὸ καὶ τοὺς  εὐγενεῖς, ἐνῶ ἡ συντριβὴ τῆς μεγάλης 

ἱσπανικῆς ἁρμάδος τὴν κατέστησε ἰσχυρὰ θαλάσσια δύναμη∙ ἡ σύγκρουση αὐτὴ 

ἐπέτρεψε ταυτοχρόνως τὴν ἐλεύθερη ἀνάπτυξη τοῦ θεάτρου καὶ τῆς δραματουργίας, 

ὡς ἀμοιβαίας ροῆς μεταξύ των, ὅπως καὶ τῆς ἐλευθέρας ἐκφράσεως, γιὰ πρώτη φορὰ 

σὲ παρόμοιο βαθμὸ μέχρι τότε στὴν ἀγγλικὴ ζωή. Ἡ κριτικὴ ὅμως τοῦ Ἐρνέστου 

Κροσμπάυ στὸ τέλος τοῦ δεκάτου ἐννάτου αἰῶνος διέπεται ἀρκετὰ ἀπ’ τὴν 

ἐσχατολογικὴ ἠθικὴ τῆς βικτωριανῆς ἐποχῆς καὶ τὴν γενίκευση τῆς ἐφαρμογῆς της 

στὴν ἑρμηνεία τῶν ἱστορικῶν γεγονότων, ὅπως ἐπιβλήθηκε στὴν δυτικὴ σκέψη∙ 

ὅταν, δηλαδή, καθιερώθη ἡ καθολικὴ κι αὐστηρὰ ἑρμηνεία τῆς ἱστορίας, κατὰ τὰς 

«ἐπιστημονικὰς» ἀρχὰς τῆς βικτωριανῆς ἠθικῆς κι ὄχι κατὰ τὰς ἀρχὰς ποὺ εἶχαν 

ἀποδεχθεῖ ἢ πίστευαν οἱ ἄνθρωποι ἑκάστης ἐποχῆς, εἴτε ἦταν ἐλεύθεροι πολῖτες εἴτε 

ὄχι, καὶ πολὺ περισσότερο τῶν μεγάλων ἱστορικῶν περιόδων. Ὁ κατηγορηματικὸς κι 

ἀπόλυτος λόγος της ἦταν τὸ κριτήριό τους, «διὰ πᾶσαν νόσον καὶ πᾶσαν μαλακίαν!»  

 

Ἡ πολιτικὴ θεώρηση μᾶς ἐπιτρέπει τὴν βαθύτερη κατανόηση καὶ διερεύνηση τῆς 

ἱστορικῆς πορείας τοῦ δυτικοῦ ἀνθρώπου, ἀλλὰ καὶ τῆς χειραφετήσεώς του ἀπ’ τὴν 

ἐσχατολογία τοῦ ὀρθολογισμοῦ τῆς ἐποχῆς του, καθὼς στὶς προηγούμενες, μετὰ τὴν 

Ἀναγέννηση, ἦταν κάτι πολὺ πιὸ δύσκολο, καθὼς εἶχε ἐπιβληθεῖ ἡ ἀπαξίωση τῆς 

ἑλληνικῆς σκέψεως, μὲ τὴν ὑπαγωγή της στὴν λατινική, ὡς ἑνιαίας πολιτικῆς κυρίως 

ἐκφρασεώς τους∙ ὁπωσδήποτε ἡ χειραφέτηση ποτὲ δὲν ἔρχεται μόνη της, ὅπως 

συμβαίνει καὶ στὶς μέρες μας, παρὰ τὴν συντριπτικὴ συμβολὴ τῆς ἐμφανίσεως καὶ 

χρήσεως τῆς ψηφιακῆς τεχνολογίας, ἀλλὰ αὐτὸ δὲν ἔχει συμβεῖ ἄλλη φορὰ στὴν 

ἱστορία, ἀκόμη καὶ σὲ ἀνάλογες ἄρδην ἀλλαγὲς τῆς διαδρομῆς της. Ἀποτελεῖ 

ὁπωσδήποτε ἐξαίρεση ἡ ἰωνικὴ ἐποχή, μὲ τὸν Θαλῆν τὸν Μιλήσιον καὶ συνέχεια τὴν 

ἄμεσο δημοκρατία, πάντα μὲ τὶς ρίζες της εἰς τὸν Ὅμηρον καὶ τὴν ἀνθρωπομορφικὴν 



10 
 

θρησκείαν του, μὲ τὴν ἰσότητα τῶν σχέσεων θεῶν καὶ θνητῶν.8 Ἄλλωστε, ἔχουμε 

προαναφέρει ἀρκετὰ ἀπ’ τὰ σχετικὰ τῆς ἱστορικῆς διαδρομῆς τοῦ δυτικοῦ ἀνθρώπου, 

τὰ ὁποῖα κι εἶναι γνωστὰ  σὲ ὅποιον ἐπιχειρεῖ, ἔστω καὶ πρόχειρη ἀναδρομὴ εἰς αὐτὴν 

καὶ εἰς «Τὸ Ἐμμμελές»∙ ἡ ἀποδεκτὴ γενικῶς θεώρησή της ἐπιβάλλει τὴν ἀπόλυτη κι 

ἀνεπιφύλακτη δέσμευση ὅλων στὴν δυτικὴ ἐσχατολογία, ὡς αἰωνίου ἐπιστημονικῆς 

καὶ ἀδιαμφισβητήτου ἀληθείας, ὅπως συμπληρώθηκε μὲ τὴν ἐφαρμογὴ τοῦ 

ὀρθολογισμοῦ, τοῦ διαφωτισμοῦ καὶ τῆς ἐπιστημονικῆς ἐρεύνης τους, στὰ πλαίσια 

τοῦ ἑλληνορωμαϊκοῦ πολιτισμοῦ κι ἐντάξεως ἢ ὑποταγῆς τοῦ ἑλληνικοῦ στὸν 

λατινικό. Αὐτὸ σημαίνει ὅτι εἶναι ἀδιανόητη γιὰ τὶς μέρες του ἡ ὅποια ἀναφορὰ 

παρομοίας μὲ τὴν δική μας κριτικῆς κι ἀπ’ τὸν Ρῶσο συγγραφέα, ὅσο ἐμβριθὴς κι ἂν 

ἦταν τῆς παγκοσμίου προβληματικῆς τῆς ἐποχῆς του∙ ἕνας παράγων συνδέεται 

ἐμμέσως μὲ τὴν ἀπουσία οἱασδήποτε ἀναφορᾶς τῆς κριτικῆς του στὴν πορεία τῆς 

χριστιανικῆς πίστεως κι ἰδιαιτέρως τῆς Ὀρθοδοξίας, τῆς ὁποίας ἦταν θερμότατος 

πιστός, σὲ διαφοροποίηση ἀπ’ τὸν καθολικισμὸ καὶ τὸν προτεσταντισμό∙ τὸ δεύτερο 

εἶναι, ὅτι δὲν συνδέει ἀναπόσπαστα τὴν θρησκευτική του πίστη, μὲ τὴν ὑμνολογία 

καὶ τὴν ψαλμῳδία τῆς ἐκκλησίας, τὴν τελετουργία τῆς ὁποίας παρακολουθοῦσε 

συστηματικά, ἀλλὰ ἀγνοοῦσε ἴσως, ὅτι ἦταν πιστὴ ἀντιγραφὴ τῆς ἀρχαιοελληνικῆς. 

Πιθανῶς ἄλλα γραπτά του νὰ ἔχουν κάποια ἀναφορά, ἀλλὰ ἐμεῖς δὲν ἐξαντλοῦμε 

τὴν μελέτη μας στὸ θέμα αὐτό, οὔτε εἴμαστε σὲ θέση γιὰ τὴν πραγμάτευσή του… 

   

Ἔτσι περιοριζόμαστε σὲ ὅσα ἀναφέρει στὴν πραγματεία του γιὰ τὸν Σαίξπηρ: τὰ 

ἔργα του διέπονται «ἀπὸ ἕναν ἐγγλέζικο πατριωτικὸ σωβινισμὸ ὁ ὁποῖος διαφαίνεται 

σὲ ὅλα του τὰ ἱστορικὰ δράματα… ὁ θρόνος τῆς Ἀγγλίας εἶναι ἅγιο κι ἱερὸ πρᾶμμα, κι 

οἱ Ἄγγλοι πολεμοῦν πάντοτε τοὺς Γάλλους, σκοτώνοντας χιλιάδες ἀπὸ δαύτους χωρὶς 

οἱ Ἄγγλοι νὰ χάνουν περισσότερους ἀπὸ μερικὲς δωδεκάδες… Ὅτι ἡ Ζὰν Ντ’ Ἂρκ εἶναι 

μία μάγισσα, ὅτι ὁ Ἕκτωρ κι ὅλοι οἱ Τρῶες εἶναι ἥρωες, καὶ οἱ Ἕλληνες δειλοὶ καὶ 

προδότες κι ἄλλα πολλὰ παρόμοια».9 Λίγο πιὸ κάτω προσθέτει, ἡ πίστη στὸν Σαίξπηρ 

ὀφείλεται σὲ «μεταδοτικὴ ὑποβολὴ ποὺ εἶχε κι ἔχει ὑποτάξει τοὺς ἀνθρώπους» (ὅπως) 

μὲ τὶς Σταυροφορίες στὸν Μεσαίωνα, ὡς μαγεία, ἢ τὴν ὑπόθεση Ντρεΰφους στὶς 

μέρες του, (τοῦ Τολστόυ) ὡς ἀποτέλεσμα τῆς ἐπιρροῆς τοῦ τύπου.   

  Ἡ κριτικὴ τοῦ μεγάλου Ρώσου λογοτέχνου ἔχει ὡς ἐκκίνησή της τὶς ἐπιφυλάξεις 

του ὡς πιστοῦ Ὀρθοδόξου, ἀλλὰ ἀπουσιάζει πλήρως ἡ διερεύνηση τῆς μουσικῆς 

ἁρμονίας  τῆς ὑμνολογίας της στὴν προβληματική του, ἐνῶ ἡ βυζαντινὴ μουσικὴ 

 
8 Ὅρα, ἀν. σελ. 2 καὶ εἰς τὰς «ἀναλύσεις» «Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Ὁ ὀρθολογισμός, ἀσύμβατος τῆς 

μουσικῆς ἁρμονίας». 
9 Λέοντος Τολστόυ, «Ὁ Σαίκσπηρ κι ὁ Γκαῖτε», ἐκδόδεις «Κεραμεύς», 1916, σελ. 78-9, 83-84, (γλῶσσα 

τοῦ μεταφραστοῦ).  



11 
 

ἀποτελεῖ τὴν βάση τῆς ἑλληνικῆς καὶ ρωσικῆς ψαλμῳδίας∙ ἡ ἀποδοκιμασία τῆς ἄλλης 

δραματουργίας τῆς νεωτέρας ἐποχῆς, ὅπως καὶ τῆς δικῆς του, δὲν ἀντισταθμίζει τὴν 

ἀδυναμία του αὐτή: «Ὅταν λοιπὸν ἔγινε παραδεκτὸ ὅτι τελευταία λέξη τελειότητος 

εἶναι τὸ δρᾶμα τοῦ Σαίκσπηρ καὶ ὅτι πρέπει νὰ γράφουν (ὅλοι) ὅπως ἔγραφε ἐκεῖνος, 

δηλαδὴ ὄχι μόνο χωρὶς τὴν παραμικρὴ θρησκευτικὴ ἰδέα, ἀλλὰ καὶ χωρὶς ἠθικὴ ἰδέα, 

τότε ὅλοι οἱ ἄλλοι δραματουργοὶ ρίχτηκαν νὰ τὸν μιμηθοῦν: νὰ γράφουν δράματα ρηχά 

καὶ ἄδεια».10 Κι ἀναφέρει τοὺς Γκαῖτε, Σίλλερ, Οὑγκὼ κι ἀπ’ τοὺς Ρώσους, 

Τουργκένιεφ, Ὀστρόβσκυ καὶ Ἀλέξη Τολστόυ, ἐνῶ στὴ συνέχεια περιλαμβάνει στὴν 

ἴδια κατηγορία καὶ τὰ λίγα δικά του θεατρικὰ ἔργα: «Τὰ θεωρῶ κι αὐτά, ὅπως ὅλα τὰ 

ἄλλα, στερημένα ἀπ’ αὐτὴ τὴ θρησκευτικὴ οὐσία ποὺ πρέπει νὰ συνιστᾶ τὸ δρᾶμα τοῦ 

μέλλοντος».  

 

Σύντομη ἡ ἀναφορά μας, ἀλλὰ ἕνα πρᾶγμα τοῦ διαφεύγει ἀπ’ τὴν ὑπογράμμιση τῆς 

θρησκευτικότητος στὸ σύγχρονο δρᾶμα, ὅπως καὶ στὸ ἑλληνικό, ἡ ἀνάλυση τῆς 

θρησκευτικότητος αὐτῆς στὶς δύο ἐποχές∙ στὴν ἑλληνικὴ τραγῳδία, καὶ στὸν 

ἀνάλογο βαθμὸ καὶ στὴν κωμῳδία, ἡ θρησκευτικότης διαπνεόταν ἀπ’ τὶς ἰσότιμες 

σχέσεις τοῦ θνητοῦ πρὸς τοὺς θεούς του, τοὺς θεοὺς τοῦ Ὀλύμπου, κι ἀπ’ τὴν διαρκῆ 

ἀμφισβήτηση τῆς βασιλικῆς ἀρχῆς, σὲ ὅλες τὶς ἐκδηλώσεις της, ἀλλὰ κι ἀπολύτου 

ἀπορρίψεως κι ὡς ἐννοίας ἀκόμη τῆς τυραννικῆς ἐξουσίας. Ἡ τραγῳδία μετεξελίχθη 

ἀπ’ τὸν διθύραμβο καὶ τοὺς κώμους, μαζὶ μὲ τὴν ἄμεσο δημοκρατία, ὡς διδασκαλία 

πρὸς τοὺς πολῖτες καὶ διάλογο μαζί τους, μὲ τὴν ἀπαγόρευση ἐπαναδιδασκαλίας της 

εἰς τὸ θέατρο τοῦ Διονύσου, καὶ γι’ αὐτὸ καθιερώθηκαν καὶ τὰ θεωρικά∙ μὲ τὴν 

παρακμὴ τῆς ἀμέσου δημοκρατίας, ἡ τραγῳδία «ἔσχεν τὴν αὑτῆς φύσιν»11 κι ἐπετράπη 

τὸ 393 π.Χ. ἡ ἐπαναδιδασκαλία ἔργων της, γιὰ πρώτη φορὰ ἀπ’ τὸ 525 π.Χ. περίπου…  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

10 Αὐτόθι, σελ. 101. 
11 Ὅρα, εἰς «ἀναλύσεις» «Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Ὀρθολογισμὸς ἀσύμβατος τῆς μουσικῆς ἁρμονίας», σ. 9 

καὶ Ἀριστοτέλους, «Περὶ Ποιητικῆς», κεφ. Δ’, παρ. 12, (1449 α15). 



12 
 

«Ἄσβεστος δ’ ἄρ’ ἐνῶρτο γέλως μακάρεσσι θεοῖσι» 

 

Ἡ ἀπουσία ἔστω κι ἐμμέσου ἀναφορᾶς, στὸν ρόλο τῆς μουσικῆς ἁρμονίας καὶ στὴν 

διαμόρφωση τοῦ ἤθους, ὅπως καὶ στὴν συνακόλουθη ἐλεύθερη πολιτικὴ πρακτικὴ 

καὶ δημιουργικὴ σκέψη, βαρύνει ἀρκετὰ τὴν προβληματικὴ τοῦ Λέοντος Τολστόυ∙ ἡ 

εὐρωπαϊκὴ παιδεία του κι ἡ πλήρης ἀποδοχὴ τοῦ διαφωτισμοῦ καὶ τῆς φιλελευθέρας 

παραδόσεως, μαζὶ μὲ τὴν φιλοσοφία τοῦ ὀρθολογισμοῦ, ἂν κι εἶναι προσωπικὲς 

ὑποθέσεις αὐτές, ὁδήγησαν τὸν Ρῶσο σοφὸ στὴν ἀδυναμία καταγραφῆς τῆς 

διαφορᾶς τῆς ὀρθοδόξου ὑμνῳδίας ἀπ’ τὴν προτεσταντικὴ καὶ καθολικὴ γιὰ τὴν 

πολιτικὴ καὶ φιλοσοφικὴ στάση τοῦ πολίτου, καθὼς μὲ αὐτὴ τὴν πρακτικὴ καθίσταται 

ἐλεύθερος. Ἡ κατανόηση τῆς διαφορᾶς αὐτῆς φέρει ὡς ἄμεση συνέπειά της, τὴν 

διδασκαλία τῆς τραγῳδίας εἰς τὰς σχέσεις τῶν πολιτῶν μὲ τοὺς θεούς τους, ὅπως καὶ 

τοῦ Ὁμήρου, ὡς «πρώτου τῶν τραγῳδοποιῶν» κατὰ τὸν Πλάτωνα∙ τὸ τυπικὸ τῆς 

τελετουργίας τῆς Ὀρθοδοξίας κι οἱ ῥυθμοὶ τῆς ὑμνολογίας της ἀποτελοῦν γνήσια 

συνέχεια τῶν ἀρχαιοελληνικῶν ὕμνων, ὡς ἀδιαπτώτου μεταπλάσεως, ὅπως τὸ 

μνημονεύουν ὅλοι οἱ πατέρες τῆς ἐκκλησίας κι οἱ Ἕλληνες μουσικοί. 

  Ἡ ἀρχή τους ἀνάγεται εἰς τὴν μορφὴν τοῦ λόγου του, ὅπως τὸν ἐδίδαξεν ὁ ἴδιος ὁ 

Ἰησοῦς, προτρεπτικός, διαλλακτικὸς καὶ παραβολικός, ἐντελῶς διάφορος ἀπ’ τὸν 

Λόγον τοῦ Μωυσέως καὶ τῆς Παλαιᾶς Διαθήκης, ἐπιτακτικὸς αὐτός, κατηγορηματικὸς 

κι ἀπόλυτος, χωρὶς ἴχνος ἀμφισβητήσεως ἢ διαφοροποιήσεως ἀπέναντί του∙ ἡ 

ἑλληνικὴ θεολογία, τὸ Δωδεκάθεον κι ὁ Ὅμηρος ὡς ἀρχή της, δὲν ἀπεδέχθη ποτὲ τὸ 

ὅποιας μρφῆς δόγμα καὶ ἔθεσε ὡς μοναδικὴ κι ἀποκλειστικὴ ἀρχή της τὴν ἐλεύθερη κι 

ἁρμονικὴ ἐπικοινωνία μαζί τους, τὸν δημιουργικὸ καὶ ἐναρμόνιο λόγο μεταξὺ θεῶν καὶ 

θνητῶν. Αὐτὴ εἶναι ἡ ἀνθρωπομορφικὴ θρησκεία στὴν ἱστορία μας, μὲ οὐσιαστικὸ τὸν 

ρόλο τῆς ἀμφισβητήσεως κι ἰδιαίτερη ἔκφρασή του στοὺς χρησμοὺς τῶν μαντείων, μὲ 

πρώτους ἐκείνους τῆς Πυθίας∙ στὰ πλαίσια τοῦ διαλόγου αὐτοῦ καὶ τῆς ἑδραιωμένης 

πεποιθήσεως τῆς ἰσότητος μεταξὺ θεῶν καὶ βροτῶν διεμορφώθη κι ἡ ἀνάλογη 

μουσικὴ ἁρμονία, πρὸς ἐξυπηρέτησίν του καὶ ἀποδεσμεύσεως τῆς διανοίας ἀπὸ κάθε 

ἐμπόδιό της στὴν σκέψη της, στὸν λόγο της καὶ στὴν ἐπακόλουθη πρακτικὴ τοῦ 

ἀνθρώπου. Ἡ ἄμεση δημοκρατία, ἡ ἰσηγορία, τὸ δρᾶμα, ἡ τραγῳδία, ἡ φιλοσοφία, ἡ 

ἱστορία, οἱ καλὲς τέχνες ἕπονται. Ὁ Εὐαγγελιστὴς Ἰωάννης, ἀρχίζει τὸ Εὐαγγέλιόν 

του, μὲ τὸ «ἐν ἀρχῇ ἦν ὁ λόγος», τὸ ὁποῖο συνέχισαν οἱ πατέρες τῆς Ὀρθοδόξου 

ἐκκλησίας καὶ μαζί του εὐθέως  τὴν ἐκκλησιαστικὴ μουσικὴ καὶ τὸ τελετουργικόν της, 

ὡς συνέχειας τους τῆς ἑλληνικῆς, κατὰ τὸ «ἐπανάληψις μήτηρ πάσης μαθήσεως» τῶν 

παλαιῶν Δημοδιδασκάλων. 



13 
 

  Τὸ πρόβλημα τῆς ἐξαρτήσεως ἀπ’ τὸν Θεὸ ἔχει ταυτισθεῖ στὴν νεώτερη ἐποχὴ καὶ 

μὲ τὴν ἁπλῆ ἀναφορὰ στὴν θρησκεία καὶ χωρὶς τὴν διερεύνηση τοῦ περιεχομένου της 

καὶ τῆς ὑφῆς τοῦ λόγου αὐτῆς τῆς ἀναφορᾶς, ἀρκεῖ δὲ ἡ ἀναφορὰ ἡ ἴδια, αὐτὴ καθ’ 

ἑαυτήν∙ δικαιολογεῖται ἡ ἑρμηνεία της, μὲ τὶς ρίζες της στὴν δυτικὴ ἐκκλησία καὶ 

στοὺς Ἅγιο Αὐγουστῖνο καὶ Θωμᾶ Ἀκινάτη, μὲ τὴν θέσπιση τῶν κάθε μορφῆς ἀρχῶν 

τους, ἀνεξαρτήτως τῆς ἱστορικῆς ἀληθείας τους, καθὼς ὁ μέγας Ἅγιός της δὲν 

ἀναφέρεται οὐδόλως σὲ δύο βασικὲς ἔννοιες τῆς ἑλληνικῆς διανοήσεως καὶ 

πρακτικῆς, εἰς τὴν μουσικὴν καὶ εἰς τὸ ἦθος, μὲ ἀποτέλεσμα τὸν ἀποκλεισμό τους κι 

ἀπ’ τὴν δυτικὴ φιλοσοφία. Φυσικὰ αὐτὰ ἔλλειπαν μᾶλλον, ὡς φιλοσοφικὴ θεώρηση 

κι ἀπ’ τὸν Τολστόυ∙ ζοῦσε κι ὁ ἴδιος τὸν ἐσωτερικὸ διχασμό του, ἦταν ἄλλος 

ἄνθρωπος, ὅταν προσευχόταν στὴν ὀρθόδοξη ἐκκλησία κι ἔψαλε τοὺς ὕμνους της κι 

ἄλλος ὅταν μελετοῦσε τὰ πολιτικὰ φαινόμενα κι ἐπεξεργαζόταν τὶς ἑρμηνεῖες τους. 

Οἱ πολλὲς παρατηρήσεις του δὲν πηγάζουν εὔκολα ἀπ’ τὴν δυτικὴ σκέψη, ὅσο 

εὐαίσθητη καὶ διεισδυτικὴ κι ἂν εἶναι, ἂν δὲν συνάδουν μὲ τὴν ὀρθόδοξη λογική. 

 

Ἡ ἀμφισβήτησις ἀρχίζει ἀπ’ τὸν Ὅμηρο εἰς τὴν Ὀδύσειαν κι εἰς τὴν περιγραφὴν ὑπὸ 

τοῦ ἀοιδοῦ Δημοδόκου, τῆς μοιχείας τοῦ Ἄρεως μετὰ τῆς Ἀφροδίτης, εἰς τὴν θ’ 

ῥαψῳδίαν, τὴν «σύστασιν τοῦ Ὀδυσσέως πρὸς τοὺς Φαίακας»: ‘’Ἡ περιγραφὴ τοῦ 

Ὁμήρου εἰς τὴν «Ὀδύσσειαν» γαργαλιστική, ἀκόμη καὶ γιὰ τὴν ἐποχή μας∙ ὁ ἀοιδὸς 

Δημόδοκος μὲ τὴν λιγείαν φόρμιγγά του τραγούδησε τὴν ῥαψῳδίαν εἰς τὸ ἀνάκτορο 

τοῦ Ἀλκινόου, ἐνῶ ἐγένετο «ἡ σύστασις τοῦ Ὀδυσσέως πρὸς τοὺς Φαίακας», ἐνώπιον 

ὅλων τῶν κατοίκων τῆς νήσου. Ἡ συστηματικὴ μελέτη τῆς σκηνῆς δὲν μᾶς 

ἐνδιαφέρει στὸ πόνημα τοῦτο, παρὰ μόνο ἡ ἀνάδειξη τῶν σχέσεων τῶν θεῶν μὲ τοὺς 

ἀνθρώπους καὶ ὁ ρόλος τοῦ Ἀπόλλωνος, διότι αὐτὸς δίδει τὸν τόνο τῆς κωμικῆς, 

μᾶλλον σαρκαστικῆς, ἀντιμετωπίσεως τοῦ πλουσιωτέρου θεοῦ τοῦ Ὀλύμπου∙ 

καυστικὸς ὁ Λοξίας, καὶ ἐνῶ ὅλοι οἱ θεοὶ εἶχαν ξεσπάσει σὲ τράνταχτα γέλια,  

 

ἄσβεστος δ’ ἄρ’ ἐνῶρτο γέλως μακάρεσσι θεοῖσι 

 τέχνας εἰσορόωσι πολύφρονος Ἡφαίστοιο12. 

 

Ἦταν πράγματι κωμικὴ ἡ σκηνή, γυμνὸς ὁ θεὸς τοῦ πολέμου καὶ παντοδύναμος 

Ἄρης, δεμένος, στὴν ἀγκαλιὰ τῆς Ἀφροδίτης, ἀπ’ ὅλες τὶς πλευρὲς μὲ ἀθέατα δεσμά∙ 

τὴν ἀπολάμβαναν ὅλοι τους τὴν σκηνὴ πάνω στὸν Ὄλυμπο, γίνονταν κι ἐκεῖ αὐτά. 

Κι ὁ ἀπατημένος σύζυγος νὰ καταριέται τὴν μοῖρα του, ἐνῶ, 
 

12 Ὅρα εἰς τὰς «ἀναλύσεις» «Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Ἡ ἐπάνοδος τοῦ Ἀπόλλωνος»., σελ. 9-10, Ὁμήρου, 

«Ὀδύσσεια», θ, 326-327, μετάφραση Ἀργύρη Ἐφταλιώτη, Χρήστου Ζ. Καρανίκα, «Ὁ πολίτης κι ὁ 

παραγωγός», σελ. 53, κ. ἑπ.  



14 
 

 

 κι ἄσβηστα γέλια ἀρχίσανε οἱ ἀθάνατοι τηρώντας 

      τὴν τέχνη ποὺ σοφίστη ὁ νοῦς τοῦ ἑφτάξυπνου τοῦ Ἡφαίστου. 

 

Ὁ Ἀπόλλων ἦταν πιὸ δεικτικὸς ἀπ’ ὅλους, ἤρεμος καὶ ὑπομειδιῶν, λέει πρὸς τὸν 

μικρότερο ἀδελφό του Ἑρμῆ, 

 

  ‘‘Ἑρμεία, Διὸς υἱέ, διάκτορε, δῶτορ ἐάων, 

 ἦ ῥά κεν ἐν δεσμοῖς ἐθέλοις κρατεροῖσι πιεσθεὶς 

 εὕδειν ἐν λέκτροισι παρὰ χρυσῇ Ἀφροδίτῃ.’’ 

    τὸν δ’ ἠμείβετο ἔπειτα διάκτορος Ἀργειροφόντης· 

    ‘‘αἲ γὰρ τοῦτο γένοιτο, ἄναξ ἑκατήβολ’ Ἄπολλον. 

 δεσμοὶ μὲν τρὶς τόσσοι ἀπείρονες ἀμφὶς ἔχοιεν,  

 ὑμεῖς δ’ εἰσορόῳτε θεοὶ πᾶσαί τε θέαιναι,  

 αὐτὰρ ἐγὼν εὕδοιμι παρὰ χρυσῇ Ἀφροδίτῃ.’’13 

 

Καθόλου δὲν τὸν ἔνιαζε τὸν Ἑρμῆ, ἐὰν θὰ ἦταν σφιχτοδεμένος μὲ τὰ δεσμὰ τοῦ 

Ἡφαίστου κι ἂς τὸν κορόιδευαν ὅλοι, ἀρκεῖ αὐτὸς νὰ εἶχε στὴν ἀγκαλιά του τὴν 

χρυσῆ Ἀφροδίτη∙ ὁ θεὸς τοῦ ἐμπορίου καὶ ὁ ταχυδρόμος τοῦ Ὀλύμπου, ὁ ψεύτης καὶ 

κλέφτης θεός, ἦταν ἀπολύτως εἰλικρινὴς ἀπέναντι στὸν μεγαλύτερο ἀδελφό του∙ 

ἄλλωστε, δὲν διαδραμάτιζε κι οὐσιαστικὸ ρόλο στὸν Ὄλυμπο, τὰ θελήματα τοῦ 

πατρός του ἐκτελοῦσε. Γνώριζε ὁ Ἀπόλλων τὴν ἀπάντησή του καὶ γι’ αὐτὸ τοῦ 

ὑπέβαλε τὴν ἐρώτηση∙ ἐννοοῦσε ὅτι δὲν ἦταν τόσο τραγικὴ ὑπόθεση ἡ μοιχεία κι ἂς 

μὴν τὰ δραματοποιοῦσε τὰ πράγματα ὁ μεγαλύτερος ἀδελφός τους, ἴσως ἐπειδὴ δὲν 

εἶχε καὶ πολλὲς ἐπιτυχίες στὴν προσέλκυση ὡραίων κορασίδων, καθὼς τὸν 

ἀπέφευγαν ὅλες, ἐνῶ ὅλοι οἱ ἄλλοι θεοὶ ἐπιδίδονταν μανιακῶς στὶς ἀπολαύσεις 

αὐτές, καὶ πρῶτος καὶ καλύτερος ὁ πατήρ των, ὁ Ζεύς∙ ὅποια ὄμορφη μικρὴ κι ἂν 

ἔβλεπε ἤθελε πρῶτος αὐτὸς ἐπιδίωκε ἔχειν ἐρωτικὰς σχέσεις μαζί της. Ἡ σύλληψη 

τῶν μοιχῶν καὶ τὸ ἀμφίπλευρο δέσιμο τοῦ Ἄρεως ἦταν τὸ ἐνδιαφέρον: 

 

   ‘Ὦ γιὲ τοῦ Δία, μηνυτὴ καὶ πλουτοδότη Ἑρμῆ μου, 

 σὲ τέτοια δίχτυα δυνατὰ δὲ θά ‘στεργες νὰ πέσῃς,  

 ἂν εἶχες τὴν ὡριόχρυση Ἀφροδίτη στὸ πλευρό σου;’’ 

    Κι ὁ μηνυτὴς ὁ Ἀργοφονιᾶς ἀπολογήθη κι εἶπε· 

 ‘‘Δοξαριστή μου Ἀπόλλωνα, μακάρι νὰ γινόταν. 

 
13 Αὐτόθι, θ, 335-342, μετάφραση, Ἀργύρη Ἐφταλιώτη. 



15 
 

 Τρεῖς φορὲς τόσα ἂς μοῦ ‘ριχταν δεσμὰ γύρω τριγύρω, 

 κι ἂς μὲ κοιτάζατε οἱ θεοὶ κι οἱ θεὲς μαζί σας ὅλες, 

 σώνει μὲ τὴν πανώρια ἐγὼ νὰ πλάγιαζα Ἀφροδίτη.’’ 

 

Οἱ ἐρωτικὲς σχέσεις μὲ τὴν Ἀφροδίτη ἦταν τὸ ὄνειρο τοῦ θεοῦ τῆς πονηριᾶς, κι 

ἐκπληρώθηκε μὲ τὴν γέννηση τοῦ Ἑρμαφροδίτου∙ ὁ Ἥφαιστος ἔλυσε τὰ δεσμά, μετὰ 

ἀπὸ ἐντολὴ τοῦ σοβαροῦ Ποσειδῶνος, ὁ ὁποῖος παρενέβη ὡς ἐγγυητὴς γιὰ τὴν 

ἀποζημίωση τοῦ Ἄρεως πρὸς ἀποκατάσταση τοῦ χωλοῦ θεοῦ. Ἡ Ἀφροδίτη, οὔτε τὰ 

μάτια της δὲν ἔρριξε στὸν σύζυγό της, μόνο πέταξε ἀμέσως στὴν Πάφο, στὸ ἱερό της, 

ὅπου τὴν ἔλουσαν οἱ Χάριτες στὴν ἱερὴ πηγὴ καὶ τὴν ἔντυσαν μὲ πανέμορφα ἱμάτια, 

«θαῦμα ἰδέσθαι», λέει ὁ Ὅμηρος∙ δὲν τὴν ἐνδιέφερε καὶ τίποτε ἄλλο τὴν θεὰ τοῦ 

ἔρωτος, ἦταν ἕτοιμη γιὰ τὶς νέες περιπέτειές της.’’  Ἀλλὰ ἡ γένεση τοῦ 

Ἑρμαφροδίτου, μνημονεύεται κυρίως μὲ τὴν παρακμὴ τῆς ἀμέσου δημοκρατίας…  

 

Ὁ Ἥφαιστος λέει, ‘’ἠπεδανὸς γενόμην· ἀτὰρ οὔ τί μοι αἴτιος ἄλλος, 

   ἀλλὰ τοκῆε δύω, τὼ μὴ γείνασθαι ὄφελλον.14 

Καταριέται τοὺς γονεῖς του ὁ χωλὸς θεός, τὸν Δία καὶ τὴν Ἥρα, τοὺς μεγάλους θεοὺς 

τοῦ Ὀλύμπου, γιὰ τὴν χωλότητά του καὶ εὔχεται νὰ μὴν εἶχε γεννηθεῖ∙ φέρεται σὰν 

τὸν πιὸ δυστυχισμένο ἄνθρωπο στὸν κόσμο καὶ τὸ βροντοφωνάζει αὐτὸ σὲ ὅλους τοὺς 

θεοὺς ποὺ τοὺς ἔχει καλέσει νὰ δοῦν τὴν καταισχύνη του. Κι ἔφθασαν τρέχοντας 

ξεσπώντας σὲ τρανταχτὰ γέλια, ἐνῶ κοίταζαν οἱ πονηρὲς θεὲς πίσω ἀπ’ τὶς γρίλιες:  

 

        ... κι ἐγὼ σακάτης  

ἀπὸ γεννήσιο μου· καὶ ποιὸς τὸ φταίει παρὰ οἱ γονιοί μου,  

  ποὺ κάλλιο νὰ μὴ μ’ ἔσπερναν... 

 

Εἶναι ἀδιανόητο σὲ ἄλλη θρησκεία, θεός, καὶ μάλιστα υἱὸς τοῦ μεγάλου θεοῦ καὶ 

πατρὸς θεῶν τε καὶ ἀνθρώπων, νὰ καταριέται τοὺς γονεῖς του γιὰ τὴν γέννησή του 

καὶ νὰ εὔχεται τὸ νὰ μὴν εἶχε γεννηθεῖ∙ εἶναι ὁπωσδήποτε ἡ γνησιότερη ἔκφραση 

τῆς ἀνθρωπομορφικῆς θρησκείας, τῆς ἀνθρωποπαθοῦς κατὰ τὸν Ἀρχιεπίσκοπο 

Εὐστάθιο∙ ὁ θεῖος ποιητὴς ἔγραψε αὐτοὺς τοὺς στίχους καὶ ἀποθανάτισε στὶς 

κωμικοτραγικὲς σκηνές τους, τὴν κοινὴ πίστη τῶν Ἑλλήνων γιὰ τὶς σχέσεις τους μὲ 

τοὺς θεούς τους. Ὁ ῥαψῳδὸς Δημόδοκος τραγούδησε μὲ τὴν λιγεία φόρμιγγά του τὴν 

περιπέτεια στὴν συνέλευση τῶν Φαιάκων, ὅταν ἔγινε ἡ σύστασις τοῦ Ὀδυσσέως, ἡ 

 
14 Αὐτόθι, ῥαψῳδία θ311-312, μετάφραση Ἀργύρη Ἐφταλιώτη, καὶ εἰς τὰς «ἀναλύσεις» «Τοῦ 

Ἐμμελοῦς», «Ἡ παρέμβασις τῆς θεᾶς Ἀθηνᾶς», σελ. 41, κ. ἑ. 



16 
 

ἀποκάλυψη τοῦ ὀνόματός του∙ ἡ διακωμῴδηση τοῦ θεοῦ τῆς τεχνικῆς, ἢ μᾶλλον ἡ 

διαπόμπευσή του, τὸ ἀποσκῶψαι, ἐπεξηγεῖ ἄριστα τὶς σχέσεις ἰσοτιμίας καὶ 

ἀνεξαρτησίας τῶν Ἑλλήνων πρὸς τοὺς θεούς τους.’’  

  ‘’Ὁ πλοῦτος τοῦ θεοῦ τῆς τεχνικῆς δὲν εἶχε δελεάσει τοὺς Ἕλληνες∙ τὸ ἀντίθετο 

μάλιστα, ἂν καὶ εἰς τὸν «Προμηθέα δεσμώτη» ὁ Ἥφαιστος συνοδεύει τὸν Προμηθέα 

καὶ δίδει ἐντολὲς στὸ Κράτος καὶ στὴν Βία, τὸ πὼς θὰ τὸν ἀλυσοδέσουν στὸ βράχο, 

πάνω στὸν Καύκασο, ἀλλὰ μὲ μισὴ καρδιὰ τοὺς καθοδηγεῖ, 

 

ἐγὼ δ’ ἄτολμός εἰμι συγγενῆ θεὸν 

δῆσαι βίᾳ φάραγγι πρὸς δυσχειμέρῳ... 

ὦ πολλὰ μισηθεῖσα χειρωναξία.15 

 

Δὲν διανοεῖται ἀμφισβητῆσαι τὴν ἐντολὴ τοῦ πατρός του, ἔστω κι ἂν γκρινιάζει 

συνέχεια, μεμψίμοιρος ἦταν ὡς χαρακτήρ∙ τὴν δουλικότητα τῆς προσηλώσεώς του 

στὴν τεχνικὴ καὶ στὴν τεχνολογία ἀποδεικνύει ὁ χωλὸς θεός: 

 

ἐγὼ εἶμαι ἀπρόθυμος συγγενῆ μου θεὸ 

μὲ τὴν βία νὰ δέσω σὲ παγερὸ φαράγγι... 

ὦ πόσο σὲ μισῶ τέχνη τῶν χεριῶν μου. 

  

Ἡ ἀτολμία χαρακτηρίζει τὸν Ἥφαιστο, παρὰ τὶς ἀφάνταστες δυνατότητές του στὴν 

τεχνικὴ καὶ στὴν τεχνολογία, τὶς ὁποῖες δὲν ἔφθασε ἀκόμη καὶ σήμερα ἡ ψηφιακὴ 

ἐπανάσταση, ὅπως μὲ τὴν κατασκευὴ τῶν αὐτομάτων τριπόδων καὶ τῶν νεαρῶν 

γυναικῶν νὰ τὸν βοηθᾶνε στὶς ἐργασίες του∙ παρέμεινε διστακτικὸς καὶ ἄβουλος σὲ 

ὅλες τὶς πολιτικῆς ὑφῆς ἐκφράσεις του, ὅταν ἀκόμη καὶ στὸν πόλεμο τῶν θεῶν στὴν 

Τροία παρεμβαίνει μόνο κατόπιν ἐντολῆς τῆς μητρός του. Δὲν ἔδειξε ποτέ του 

εὐαισθησία ὁ χωλὸς θεὸς καὶ ἔτεινε πρὸς τὸ ἀναίσθητον, δὲν εἶχε τὴν δυνατότητα νὰ 

ἀντιληφθεῖ τὴν ἀπάτη στὴν τραγῳδία, ἦταν μονόχνωτος∙ ἔτσι παρέμειναν οἱ 

μαθητές του στὴν ἱστορία, ὅπως καὶ οἱ ὡραῖες κόρες τοῦ ἐργαστηρίου του, χωρὶς 

χαμόγελο καὶ σκωπτικὴ διάθεση, χωρὶς τὸν αἴσθηση τοῦ ἔρωτος, ἀλλὰ οὔτε καὶ τοῦ 

ἐρωτισμοῦ αὐτές∙ ἀποκορύφωμά τους εἶναι οἱ ἄνθρωποι τῆς βιομηχανικῆς ἐποχῆς, 

ἀλλ’ αὐτοὶ εἶναι ὀπυίωλοι, στὴν συνουσία ἐπιδίδονται καὶ ἀποδεικνύεται ὅτι ἔχουν 

πλήρη ἄγνοια τοῦ ἔρωτος, καὶ ὡς πρακτικὴ καὶ ὡς ἔννοια. Στὴν κατάταξη τοῦ 

Γοργίου οἱ μαθητὲς τοῦ Πλάτωνος ἐκπίπτουν σταδιακὰ στοὺς ἀναίσθητους 

 
15 Ὅρα, εἰς τὰς «ἀναλύσεις» «Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Ἡ εὐαισθησία τῶν Ὀλυμπίων θεῶν», σελ. 15-16 καὶ 

«Προμηθεὺς δεσμώτης», στ. 14-15, 45, μετάφραση δική μου. 
 



17 
 

περισσότερο καὶ λιγώτερο στοὺς μὴ εὐαίσθητους, ὅπως οἱ ὡραῖες κόρες τοῦ 

Ἡφαίστου, οἱ ἀνέραστες καὶ ἀνερωτικὲς φύσει∙ πιστὰ ἀντίγραφα εἶναι τοῦ χωλοῦ 

θεοῦ καὶ τῶν δημιουργημάτων του σὲ ὅλα… δὲν εἶχε δική του γνώμη, γιὰ τίποτε 

ἄλλο, πέραν τῶν φανταστικῶν τεχνολογικῶν του ἐπιδόσεων, ὅπως γίνεται καὶ στὴν 

βιομηχανικὴ κοινωνία. Ἡ ὅποια ἐφεύρεση γινόταν στὸ ἐργαστήριο, μακρυὰ ἀπ’ τὴν 

Ἀγορὰ τῶν θεῶν καὶ τῶν ἀνθρώπων καὶ τὴν κριτικὴ τῶν πολιτῶν καὶ τῶν ἄλλων 

θεῶν∙ παρομοίως στὸ ἐργαστήριο τῆς βιομηχανικῆς παραγωγῆς, ὅπου ἡ 

δημιουργικότης ἔχει τὴν μορφὴ τῆς εὐρεσιτεχνίας, καὶ ὅποιος τὴν ἐπιτυγχάνει, ἐν 

κρυπτῷ καὶ παραβύστῳ, ἐξασφαλίζει καὶ τὴν οἰκονομική του ἄνοδο, ἐνῶ εἶναι 

ἐντελῶς ἀποκομμένος ἀπ’ τὴν Ἀγορὰ καὶ μόνο μετὰ τὴν ἐφαρμογή της ἐμφανίζει τὸ 

προϊόν του στοὺς ἄλλους.’’  

  Ἄλλη ἀναφορά, ‘’Ὁ Πλούταρχος, ἂν καὶ ἦταν ἀνεκτικὸς πρὸς τοὺς Ῥωμαίους, ἴσως 

γιατὶ δὲν μποροῦσε νὰ κάνει διαφορετικὰ στὴν ἐποχή του, ἐμφανίζεται μὲ πολὺ πιὸ 

ἐλεύθερη σκέψη ἀπ’ τὸν μεγάλο φιλόσοφο, (Πλάτωνα)∙ μᾶλλον ἐπειδὴ αὐτὸς δὲν 

ἐπιδίωκε τὴν διδασκαλία νέου πολιτικοῦ συστήματος, ἀλλὰ περιοριζόταν μόνο στὴν 

παρουσίαση τῶν Ἑλλήνων φιλοσόφων∙ τὸν ἐνδιέφερε πολὺ ὀλιγώτερο ἡ ἀναζήτησις 

τῆς ἀληθείας καὶ ἐλάχιστα τῆς μίας καὶ ἀποκλειστικῆς, καὶ πολὺ περισσότερο ἡ 

καταγραφὴ τοῦ τρόπου ζωῆς τῶν πολιτῶν, τῆς ἐλευθέρας πολιτικῆς πρακτικῆς των. 

Ὅταν ἐπικαλεῖται τὸν χαρακτηρισμὸ τοῦ Γοργίου γιὰ τὴν τραγῳδία ἐμμέσως μᾶλλον 

ἀπαντάει καὶ στὴν ἀπομίμηση τοῦ ἑλληνικοῦ δράματος ἀπ’ τοὺς Λατίνους ποιητὲς 

τῆς ἐποχῆς του, ἀλλὰ θέτει καὶ τὰ ὅρια τῆς διαφορᾶς τῶν δύο ἀντιλήψεων: «Ἣν ὅ τ’ 

ἀπατήσας δικαιότερος τοῦ μὴ ἀπατήσαντος, καὶ ὁ ἀπατηθεὶς σοφώτερος τοῦ μὴ 

ἀπατηθέντος. ὁ μὲν γὰρ ἀπατήσας δικαιότερος, ὅτι τοῦθ’ ὑποσχόμενος πεποίηκεν· ὁ δ’ 

ἀπατηθεὶς σοφώτερος· εὐάλωτον γὰρ ὑφ’ ἡδονῆς λόγων τὸ μὴ ἀναίσθητον».16  «Στὴν 

ἀπάτη, ὁ ἀπατήσας γίνεται δικαιότερος τοῦ μὴ ἀπατήσαντος, καὶ ὁ ἀπατηθεὶς 

σοφώτερος τοῦ μὴ ἀπατηθέντος. Διότι ὁ μὲν ἀπατήσας γίνεται δικαιότερος, ἐπειδὴ 

αὐτὸ ποὺ ὑποσχέθηκε τὸ ἔχει ποιήσει· ὁ δὲ ἀπατηθεὶς γίνεται σοφώτερος· διότι εἶναι 

εὐάλωτον ἀπ’ τὴν ἡδονὴ τῶν λόγων τὸ μὴ ἀναίσθητον». Δηλαδή, ἡ ἀπάτη ὡς πρὸς τὴν 

ἀλήθεια τοῦ μύθου συντελεῖ, ὥστε εἰς τὴν πολιτείαν νὰ ἀναδειχθοῦν δικαιότεροι καὶ 

σοφώτεροι οἱ πολῖτες, ὡς συμμετέχοντες ἐνεργῶς εἰς τὴν διδασκαλίαν τῆς τραγῳδίας, 

εἴτε ὡς μέλη τοῦ θιάσου, ἀνεξαρτήτως τοῦ ρόλου τους, εἴτε ὡς θεατὲς καὶ κριτὲς μαζί, 

καθὼς πληρώνονταν τὰ θεωρικὰ γιὰ νὰ παρακολουθοῦν τὶς τετραλογίες∙ ἡ πλοκὴ 

τοῦ μύθου τῆς τραγῳδίας καὶ ἡ διδασκαλία της συμβάλλουν ἀποφασιστικὰ εἰς τὴν 

διαμόρφωσιν τοῦ ἤθους, τῆς ἐλευθέρας πολιτικῆς πρακτικῆς καὶ τῆς ἐμμελείας.’’  

 
16 Πλουτάρχου, «Πότερον Ἀθηναῖοι κατὰ πόλεμον ἢ κατὰ σοφίαν ἐνδοξότεροι», 348γ, μετάφραση 

δική μου καὶ εἰς τὰς «ἀναλύσεις» «Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Ἡ εὐαισθησία τῶν Ὀλυμπίων θεῶν», σελ. 7.  



18 
 

2 

   

Ἡ ἐπανάληψη τῆς ἀναφορᾶς ἴσως θεωρηθεῖ πλεονασμός, γιὰ τοὺς ἀναγνῶστες «Τοῦ 

Ἐμμελοῦς», ἀλλὰ ἑκάστη ἀνάλυση ἔχει τοὺς δικούς της ἀναγνῶστες ποὺ δὲν εἶναι 

ἀπαραίτητο νὰ εἶναι τακτικοὶ τῆς ἱστοσελίδος καὶ τῆς προβληματικῆς της∙ ἕνα εἶναι 

τὸ κύριο δεδομένο, ἡ δυτικὴ σκέψη, θρησκευτική, φιλοσοφική, δραματικὴ κι ἱστορική, 

δυσκολεύεται πάρα πολὺ στὴν προσέγγιση ἔστω τῆς ἀνθρωπομορφικῆς θρησκείας, 

τῆς μελέτης της, καὶ πολὺ περισσότερο τῆς ἀποδοχῆς της, εἶναι ἕνας ἄλλος κόσμος, 

πέραν τῆς λογικῆς της, μὲ τὶς ρίζες της στὸν Ἅγιο Αὐγουστῖνο καὶ στὴν ἐπιβολὴ τῆς 

ἰδεολογίας του στὸν Καθολικισμὸ καὶ στὸν ὀρθολογισμό, ἀλλὰ καὶ στὴν ἀπαξίωση 

τῆς ὀρθοδόξου σκέψεως στὴν ἑλληνικὴ κοινωνία. Δὲν εἶναι πρόθεσή μας ἡ 

εξονυχιστικὴ μέλετη τοῦ θέματος, μὲ τὶς διακλαδώσεις του στὸν Θωμᾶ τὸν Ἀκινάτη 

καὶ τὴν μελέτη τοῦ Ἀριστοτέλους, σὲ λατινικὴ μετάφραση, ἀπ’ τὰ ἀραβικὰ ἢ τὰ 

ἑλληνικά, μὲ τὶς ἐπιπτώσεις της τῆς ἀδυναμίας ἀποδόσεως τῶν νοημάτων τοῦ 

Σταγειρίτου, ὅπως τὸ ἔχουμε ἀναφέρει πολλὲς φορὲς καὶ τὸ ὑπογραμμίζουν, ὁ 

Ἀριστείδης ὁ Κοϊντυλιανός, ὁ πατριάρχης Φώτιος κι ὅλοι οἱ Ἕλληνες τῆς βυζαντινῆς 

ἐποχῆς∙ ἀλλὰ τότε, τὸν δεκατοτρίτο αἰῶνα, διαμορφώθηκε ἡ ἔννοια τῆς μεταφυσικῆς, 

σχετιζομένης μὲ τὴν πίστη καὶ τῆς ἠθικῆς μὲ τὴν φιλοσοφία, οἱ ὁποῖες δὲν ἔχουν 

οὐδεμία σχέση μὲ τὴν ἀριστοτέλεια φιλοσοφία, «τὴν αὑτῆς ἕνεκα καὶ μὴ ἄλλης οὖσα». 

Ἀλλά, αὐτὰ εἶναι ἄλλο θέμα, κι ὄχι τοῦ παρόντος πονήματος, μὲ μακρὰ παραδρομὴ 

ἐὰν ἐπιχειρήσουμε τὴν διερεύνησή του… 

  Ὁ Λέων Τολστόυ ἔζησε καὶ ἔγραψε στὰ ὅρια τῶν δύο αὐτῶν ἀσυμβάτων μεταξύ 

τους κόσμων, μὲ τὴν ἀπόλυτη κι ἀδιαμφισβήτητη κυριαρχία τῆς ὀρθολογικῆς 

ἀντιλήψεως καὶ τὴν ἀπόρριψη ἢ τουλάχιστον τὴν περιφρόνηση τῆς ἑλληνικῆς 

ἀνθρωπομορφικῆς θρησκείας∙ κύρια διαπίστωσή του εἶναι, ὅτι δὲν ἔγραψε τραγῳδίες 

ὁ Οὐλλιέλμος Σαίξπηρ, ἀποδεκτὴ σὲ μεγάλο βαθμὸ σήμερα, ἀλλὰ ὅτι ἦταν μεγάλος 

δραματουργός, κατὰ τὴν ἐπικρατοῦσα ἄποψη, ὄχι ὅμως καὶ τοῦ ἰδίου... 

  Στὴν ἐποχὴ τῆς ἀπολύτου κυριαρχίας τῆς βικτωριανῆς ἠθικῆς ἡ φραγκόδουλη 

ἑλληνικὴ σκέψη εἶχε πλήρως ἐγκλωβισθεῖ στὴν λατινικὴ ἐπικάλυψή της, μὲ ὑπόβαθρο 

τὸν ἀνύπαρκτο ἑλληνορωμαϊκὸ πολιτισμὸ κι οὐσιαστικὴ ἐπιδίωξή της τὴν ἀπίσχνασή 

της καὶ τὴν διάσπαση τῆς ἀρρήκτου ἑνότητος τῆς ἑλληνικῆς γλώσσης στὰ τέσσερες 

χιλιάδες χρόνια ἱστορίας της∙ ὡς Λόγος τοῦ Θεοῦ ἀνηγορεύθη ἕνας κι ἀπόλυτος, 

ἐκεῖνος τοῦ ποντίφηκος, μὲ μοναδικὸ μέλημα τῆς δυτικῆς φιλοσοφίας, τὴν ἀναζήτηση 

τῆς ὑποστάσεώς της. Ὡς συμπλήρωμά της ἦρθε ἡ πλήρης ἀμφισβήτησή του καὶ ἡ 

ἀντικατάστασή του μὲ τὸν ὀρθὸ λόγο, τὸν λόγο τῆς ἐπιστήμης, ὅπως τὸν ζοῦμε μέχρι 

τὴν ἐποχή μας, ἔχων ὡς ἐπικάλυψή του τὴν ἔννοια τῆς μεταφυσικῆς, χωρὶς οὐδεμία 



19 
 

σχέση, μὲ τὴν ἀριστοτελικὴ φιλοσοφία, πλὴν τοῦ γενονότος, ὅτι ἀντλεῖ τὸν ὅρον ἀπ’ 

τὰ «Μετὰ τὰ φυσικὰ» τοῦ Σταγειρίτου, τὰ ὁποῖα ὅμως πραγματεύονται τὴν ἱστορία 

τῶν φιλοσοφικῶν θεωριῶν τῆς ἐποχῆς του. Τοῦ ἔλειπαν ὅμως τοῦ ὀρθολογισμοῦ δύο 

καθοριστικὲς παράμετροι τῆς ἑλληνικῆς σκέψεως, ἡ ἀναπόσπαστη μουσικὴ ἁρμονία 

τοῦ ἑλληνικοῦ λόγου, ἡ ἑνότης, λόγου μέλους ἁρμονίας καὶ ῥυθμοῦ,17 ὅπως κι ἡ 

ἐσωτερικὴ ἀνάδυση ἐξ αὐτῆς τοῦ ἤθους, δηλαδὴ τῶν ἐγγενῶν στοιχείων τῆς ἰσηγορίας 

καὶ τοῦ ἐλευθέρου πολίτου ἢ ἀντιστρόφως τοῦ ἀμούσου καὶ δουλικῆς νοοτροπίας∙ 

λογικὴ  συνέπεια τῆς ἀπουσίας ἀπ’ τὸν φιλοσοφικὸ λόγο τῆς μουσικῆς ἁρμονίας καὶ 

τοῦ ἤθους, εἶναι ἡ ἀπαξίωση κι ἡ ἀπώθηση στὴν λήθη τῆς γνησίας καὶ δημιουργικῆς 

ἑλληνικῆς σκέψεως. Ὁ λόγος εἶναι πολιτικός, κι ἔτσι ὄχι μόνο δυσκολεύονται οἱ 

δυτικοὶ φιλόσοφοι καὶ λόγιοι στὴν νοητικὴ ἐπεξεργασία τῶν δύο παραμέτρων, ἀλλὰ 

κι εἶναι ἐμφανέστατη ἡ ἀδυναμία ἀναγνωρίσεώς τους ὡς τῶν οὐσιαστικῶν λόγων τῆς 

δημιουργικῆς σκέψεως καὶ τῆς ἐλευθέρας πολιτικῆς πρακτικῆς, ἐξ αἰτίας τῆς 

δουλικῆς νοοτροπίας τους∙ ὁ λόγος, ὡς ἑνότης λόγου μέλους ἁρμονίας καὶ ῥυθμοῦ, 

φέρει μέσα του κι ἐπιβάλλει εἰς τὸν ἐκφραστή του τὴν ἰσηγορία, ἤτοι τὸν δημιουργικὸ 

κι ἐλεύθερο λόγο, εἰς τὴν Ἀγοράν, τὴν Βουλὴν καὶ τὴν ἐκκλησίαν τοῦ δήμου, ἤτοι τὸν 

διαλεκτικό, ἁρμονικό, συναινετικὸ καὶ παραβολικό, ὅπως ὁ λόγος τοῦ Ἰησοῦ∙ ὁ δυτικὸς 

λόγος ἐμπεριέχει τὴν  ἔκπτωσή του σὲ ὑποτακτικό, ἄμουσο, αὐταρχικὸ καὶ δουλικό, 

κατηγορηματικὸ κι ἀπόλυτο, ὅπως ὁ λόγος τοῦ Μωυσέως καὶ τοῦ πάπα, μὲ τὸ 

ἀλάνθαστό του, κι ἔχει ἀποβάλει τὸν παραινετικὸ καὶ παραβολικὸ λόγο τοῦ Χριστοῦ.  

 

 Ἀπ’ τοὺς πρώτους πατέρες τῆς ἐκκλησίας ὁ Μέγας Βασιλείος διαπίστωσε τὴν 

ὑπεροψία τοῦ Βατικανοῦ, ἤτοι κάποιων ἰσχυρῶν λατινικῶν κύκλων του ποὺ 

ἠσθάνοντο παραγκωνισμένοι ἀπ’ τὴν κυριαρχία τῆς ἑλληνικῆς γλώσσης στὸν 

χριστιανισμό, κι ἐπισήμανε τὴν ἀνάγκη συμμορφώσεώς τους, περίπου τὸ 376 μ.Χ, εἰς 

τὴν ἐπιστολήν του, τῷ «Εὐσεβίῳ, ἐπισκόπῳ Σαμοσάτων», ὅταν ἡ κυρίως Ἑλλάς, 

δυτικῶς τοῦ Ἀξιοῦ κι ἡ προέκτασή της τῆς Βαλκανικῆς, ὑπήγετο εἰς τὸ πατριαρχεῖον 

τῆς Ρώμης, καθὼς δὲν εἶχε συσταθεῖ ἀκόμη τότε τὸ πατριαρχεῖον τῆς 

Κωνσταντινουπόλεως∙ τὰ προβλήματα μὲ τοὺς αἱρετικοὺς ἦταν πολλὰ κι ἡ εὔνοια 

τῶν αὐτοκρατόρων πρὸς αὐτοὺς μεγίστη, ὅπως τοῦ Οὐάλεντος, 364-378, ὁπότε κι ἡ 

ἀνάλογη παρέμβαση τοῦ Βατικανοῦ ἦταν οὐσιαστική, μᾶλλον ὡς ἀντίδραση στὴν 

κυριαρχία τῆς ἑλληνικῆς γλώσσης στὴν αὐτοκρατορία κι ἀκόμη καὶ στὴν Ἁγία Ἕδρα∙ 

οἱ φιλόδοξοι ποντίφηκες καὶ μιμητὲς τῆς ρωμαϊκῆς αὐτοκρατορίας πάντοτε μέσα 

τους ἠσθάνοντο κατώτεροι τῶν πατέρων τῆς Ἀνατολῆς, οἱ ὁποῖοι ἦταν μορφὲς 

διαποτισμένες μὲ τὴν ἑλληνικὴ παιδεία καὶ γνώριζαν λεπτομερῶς τὴν διδασκαλίαν 

 
17 Πλάτωνος, «Πολιτεία», Βιβλ. Γ’, 398δ, 400δ, Ἀριστοτέλους, «Περὶ Ποιητικῆς», κεφ. Στ’, (1449β23-30) 



20 
 

τοῦ Ἰησοῦ καὶ τῶν μαθητῶν του, κι ὡς προφορικὴ παράδοση ἀκόμη, ἐνῶ καὶ στὸ 

Βατικανὸ τὰ ἑλληνικὰ ἦταν καὶ ἡ ἐπίσημη γλῶσσα του μέχρι τὸ πρῶτο σχίσμα, ἀπ’ 

τοὺς γνησίους χριστιανούς, ἀλλὰ κάποιοι ἀντιδροῦσαν: «καὶ γὰρ ἐὰν μὲν ἱλασθῇ ἡμῖν 

ὁ Κύριος, ποίας ἑτέρας προσθήκης δεόμεθα· ἐὰν δὲ ἐπιμείνῃ ἡ ὀργὴ τοῦ Θεοῦ, ποία 

βοήθεια ἡμῖν τῆς δυτικῆς ὀφρύος;» «Καὶ διότι ἐὰν μὲν μᾶς συμπονέσῃ ἡμᾶς ὁ Κύριος, 

ποίας ἄλλης προστασίας δεόμεθα· ἐὰν δὲ ἐπιμείνει ἡ ὀργὴ τοῦ Θεοῦ, ποία βοήθεια πρὸς 

ἡμᾶς ἔναντι τῆς δυτικῆς ὑπεροψίας;»18 Ἡ δυτικὴ ὀφρύς, ἡ ὑπεροψία της, 

διατυπωνόταν μὲ ἀπόλυτο κι αὐταρχικὸ λόγο, χωρὶς οὐδεμία σχέση μὲ τὸν 

παραβολικὸ καὶ συναινετικὸ τοῦ Χριστοῦ. 

  Ὁ μέγας ἱεράρχης ἀναφέρεται μᾶλλον σὲ αὐτοὺς τοὺς κύκλους καὶ σὲ 

προγενέστερες καταστάσεις, ἐπειδὴ τὴν περίοδο αὐτή, πάπας ἦταν ὁ Δάμασος ὁ Α’ 

366-384, ὁ ὁποῖος συμφώνησε ἀπολύτως μὲ τὴν Δευτέραν Οἰκουμενικὴν σύνοδον τῆς 

Κωνσταντινουπόλεως καὶ τὴν προσθήκην τῶν ἄρθρων διὰ τὴν ἐκπόρευσιν τοῦ Ἁγίου 

Πνεύματος ἐκ τοῦ Πατρὸς μόνον∙ ἦταν γραμμένη ἀπ’ τὸν Γρηγόριον  τὸν Θεολόγον, 

πατριάρχην κατὰ τὴν περίοδον αὐτὴν καὶ φίλον του, καὶ τὸν ἀδελφό του Γρηγόριον 

τὸν Νύσσης, ἐνῶ σχολιάζει τὴν δυτικὴ ὀφρὺν ὁ πατριάρχης Φώτιος, «Εἶπεν Ἀμβρόσιος 

τὸ Πνεῦμα τοῦ Υἱοῦ ἐκπορεύεσθαι. Ἀπὸ τῆς σῆς αὕτη γλώττης προέρχεται ἡ ὀμίχλη. 

Ἀλλ’ ἀντιφθέγγεται τὴν ὀρθοδοξίαν ἀστράπτων ὁ τρισόλβιος Δάμασος· καὶ θᾶττον ὁ 

σὸς ἐξαφανίζεται γνόφος… Εἶπεν Ἀμβρόσιος ἢ Αὐγουστῖνος. Ἄλλη πάλιν ἀχλὺς τοῦ 

σοῦ στόματος προερχομένη. Ἀλλὰ Κελεστῖνος οὐκ εἶπεν, οὐκ ἤκουσεν, οὐκ ἐδέξατο, 

ἀλλὰ αὐγὴν ὀρθοδοξίας ἀστράψας τῶν σῶν ῥημάτων τὴν ἀχλὺν διασκεδάζει».19 Εἶναι 

σαφέστατος ὁ πατριάρχης, μέγας ἑλληνιστὴς καὶ κορυφαῖος δογματικὸς τῆς 

Ὀρθοδοξίας, ἢ μᾶλλον ὁ πληρέστερον συνδέων τὴν νέαν θρησκείαν μὲ τὴν ἀρχαίαν, 

εἰς τὴν μουσικήν της ἁρμονίαν καὶ τὴν τελετουργίαν της, σὲ ἐποχὲς δύσκολες, μετὰ 

τὴν ἀνάδειξη τῆς ἁγίας ρωμαϊκῆς αὐτοκρατορίας τοῦ γερμανικοῦ ἔθνους ἀπ’ τὸν 

Καρλομάγνον, λίγες δεκαετίες πρὶν καὶ τὴν μακεδονικὴν δυναστείαν 

ἐπαμφοτερίζουσαν. Ἡ ἀναφορὰ καὶ στὸν Κελεστῖνον ἔχει ἰδιαίτερη σημασία, ἐπειδὴ 

ἦταν πάπας τὴν ἐποχὴ τοῦ Αὐγουστίνου, 422-432. Ἀλλὰ ἄγνωστα! αὐτὰ ἀκόμη καὶ 

σήμερον στὴν Δύση καὶ τὸ χειρότερο στοὺς φραγκολάγνους ἐπιχωρίους μας, μὲ 

δεδηλωμένο σκοπό τους τὴν ἐπιβολὴ τοῦ σκοταδισμοῦ τους καὶ στὴν χώρα μας! Ἡ 

δουλική τους ἐξάρτηση ἀπ’ τὶς νεώτερες ἰδεολογίες, ἀριστερᾶς ἢ δεξιᾶς, ἐμμονικὴ 

στὴν πράξη, λόγῳ ἀδυναμίας ἐλευθέρας πολιτικῆς ἐπιλογῆς καὶ δημιουργικῆς 

σκέψεως, πέραν τῆς ἰδεολογικῆς ὑποταγῆς, εἶναι ἡ πραγματικὴ αἰτία. 

 

 
18 Μεγάλου Βασιλείου, Ἐπιστολή, «Εὐσεβίῳ, ἐπισκόπῳ Σαμοσάτων»,  
19 Φωτίου, πατριάρχου, «Περὶ τῆς τοῦ Ἁγίου Πνεύματος μυσταγωγίας», 360βγ. 



21 
 

3 

  

Οἱ ρίζες τῆς ἐξαρτήσεως εἶναι παλιὲς κι ἀνάγονται στὴν περίοδο τῆς κατακτήσεως 

τῆς Ἑλλάδος ἀπ’ τοὺς Ρωμαίους, ὅπως τὸ ἔχουμε ἐπισημάνει πολλὲς φορές∙ ἀλλὰ 

χωρὶς τὴν ἐπανάληψη τῶν ἀναγκαίων ἀναφορῶν, ὁ ἀναγνώστης δύσκολα πολὺ θὰ 

πεισθεῖ, μὲ παραπομπὲς σὲ ἄλλα κείμενα, καθὼς ἔχει ὑποστεῖ ἐπὶ τέσσερες 

δεκαετίες τουλάχιστον τὴν χειρότερη ψυχολογικὴ καὶ παιδευτικὴ καταπίεση γιὰ 

ἀφελληνισμό του∙ ἡ καταιγιστικὴ πλύση ἐγκεφάλου τῶν παιδιῶν στὰ σχολεῖα μετὰ 

τὴν ἐπιβολὴ τοῦ μονοτονικοῦ καὶ τὸν ἀποπνικτικὸ περιορισμὸ τῆς μεγαλοφώνου 

ἀναγνώσεως, μὲ στόχο τὴν ἐξάλειψη τῆς ἀκοῆς ἀπ’ τὴν ἄρρηκτη σύνδεσή της στὴν 

λειτουργία τῆς γλώσσης, ὡς λόγος μέλος ἁρμονία καὶ ῥυθμός, μὲ τὴν χειρότερη 

ἀλαλία τῆς διαπλοκῆς, ἀπέβλεπαν στὴν ἐξάλειψη τῆς ἱστορικῆς μας συνεχείας ἀπ’ 

τὸν Ὅμηρο μέχρι σήμερα∙ κύρια ὄργανά του ἦταν ἡ ἰδεολογικὴ ἐσχατολογία τοῦ 

δυτικοῦ ἀνθρώπου, μὲ ἀνώτερη μορφή της τὸν ἀμερικανικὸ τρόπο ζωῆς, κι ἡ 

ἐσωτερικὴ καταναγκαστικὴ ἐξουσία τῶν συντεχνιῶν, μὲ τὰ παρακλάδια τους μέχρι τὶς 

γειτονιές μας. Ἀλλὰ ὁ ἑλληνικὸς λαὸς ἀντιστάθηκε καὶ συνέχισε τὴν ἁρμονικὴ 

προφορὰ τῆς γλώσσης του, ὡς ἐκφράσεως τοῦ λόγου του καὶ τῆς μουσικῆς του, 

ἀνεξαρτήτως τῆς ψήφου του, μὲ κέρδος τὴν ἀποβολὴ στὴν πράξη τοῦ ἀφελληνισμοῦ 

του, προκλητικότατα μάλιστα πρὸς τοὺς ὀπαδούς του. 

  Τὸ κύριο μέλημά του παραμένει, ὁ ρόλος τῆς μουσικῆς εἰς τὴν διαμόρφωσιν τοῦ 

ἤθους τοῦ ἀνθρώπου καὶ τῆς κατακτήσεως τῆς ἐλευθερίας ἐκ μέρους του εἰς τὴν 

καθημερινότητά του, εἰς τὴν πολιτικὴν πρακτική του, εἰς «τὸ μετέχειν κρίσεως καὶ 

ἀρχῆς» τοῦ Ἀριστοτέλους∙ ἡ ὀπτικὴ γωνία, τῆς ἐλευθερίας στὸν Χριστιανισμό τῶν 

Ρώσων θεωρητικῶν, ὅπως τοῦ Νικολάου Μπερντιάεφ, συνέχεια ἐκείνης τοῦ Λέοντος 

Τολστόυ, ἀλλὰ ἀρκετὰ εὐρυτέρας, ἑστιάζεται στὴν δυτικὴ θεώρηση τῆς ἱστορικῆς 

ἐξελίξεως τῆς ἀνθρωπότητος κατὰ τὴν ἀντίληψη τῆς καθολικῆς ἐκκλησίας, μὲ τὶς 

ἐλάχιστες διαφοροποιήσεις της μὲ τὸν προτεσταντισμό, ὡς ἀντικείμενο τῆς λογικῆς 

τους. Ἡ ἑλληνικὴ σκέψη κι ἡ κεντρική της ἔννοια τῆς ἐλευθερίας ὡς ἑνιαίας 

πρακτικῆς, λόγου μέλους ἁρμονίας καὶ ῥυθμοῦ, ὡς ταυτίσεως τῆς μουσικῆς ἁρμονίας 

μὲ τὸν δημιουργικὸ λόγο, ἀπουσιάζει πλήρως ἀπ’ τὴν συλλογιστική τους∙ δὲν τὰ 

ἐμελέτησαν ποτέ, κι ἔτσι δὲν ὑπάρχουν γι’ αὐτούς, ὅπως καὶ γιὰ τὴν δυτικὴ σκέψη κι 

ἔγιναν μᾶλλον ἀνεκτὲς οἱ ἀπόψεις τους ἐπειδὴ βοηθοῦσαν τοὺς καπιταλιστὲς στὴν 

πολεμική τους κατὰ τῶν κομμουνιστῶν. Ἔτσι, πρόβαλαν στὴν Δύση τὸν Νικόλαο 

Μπερντιάεφ, ἀλλὰ ἔθαψαν τὴν ἄποψη τοῦ Λέοντος Τολστόυ γιὰ τὸν Σαίξπηρ, ἔστω 

κι ἂν τὴν τελευταία τριακονταετία περίπου ἐμφανῶς ἔχουν παραμερίσει τὸν ἄλλοτε 

ἀδιαμφισβήτητο βάρδο τους καὶ τὴν χολλυγουντιανὴ θεατρικὴ ἢ καὶ δραματικὴ 



22 
 

παρουσία του. Δὲν συναρμοζόταν ὁ μεγάλος ποιητὴς μὲ τὴν ἁπλοϊκὴ καὶ χαμερπῆ 

νοοτροπία, ἀλλὰ καὶ τὴν καλλιέργεια ἀναλόγου ἤθους καὶ ὑποτακτικῆς τουλάχιστον 

πολιτικῆς πρακτικῆς∙ ἄλλο ἦθος ἀπέπνεε τὸ παλιὸ γουέστερν κι ἄλλο τὸ σημερινὸ 

ἀστυνομικὸ ἔργο, καθὼς στὰ τρέχοντα γεγονότα, ἐλάχιστοι καλλιτέχνες τοῦ 

Χόλλυγουντ δείχνουν εὐαισθησία, ἀλλὰ ἡ ἀποθέωση τῆς παραστάσεως κατὰ τῆς 

γενοκτονίας στὴν Γάζα, στὸ φεστιβὰλ τῆς Βενετίας, ἦρθε ὡς ἀπάντηση… 

 

Ἡ ἀποκοπὴ τῆς ἱστορικῆς μας ἐξελίξεως ἀπ’ τὶς ἑλληνικές της ρίζες, ὅπως καὶ τὶς 

ἀρχαῖες τῶν μεγάλων λαῶν ποὺ διατήρησαν τὴν ἑνότητα τῆς πολιτιστικῆς καὶ 

γλωσσικῆς τους συνεχείας ἐπὶ χιλιάδες χρόνια, Κινέζοι, Ἰνδοί, εἶναι χαρακτηριστικὸ 

ὁλοκληρωτικῆς νοοτροπίας καὶ ἑρμηνείας τοῦ δυτικοῦ ἀνθρώπου∙ τὸ ἔχουμε 

ἀναλύσει κατὰ κόρον, ὅτι ὁ ἑλληνορωμαϊκὸς πολιτισμὸς  δὲν ὑπῆρξε ποτέ, παρὰ 

ἐμφανίσθηκε ὡς γεγονός, τὸν δέκατο ἔνατο αἰῶνα, πρὸς δικαιολόγησιν τῆς δυτικῆς 

ἐσχατολογίας καὶ τῆς μεσσιανικῆς ἀποστολῆς της. Θυμόμαστε, ὅτι οἱ Ἕλληνες μέχρι 

τὴν ρωμαϊκὴ κατάκτηση εἶχαν ἐπικοινωνία μὲ πολλοὺς ἄλλους λαοὺς καὶ τὶς 

γλῶσσες τους, ἀλλὰ δὲν ἀντιμετώπισαν ποτὲ τὸν πολιτισμό τους περιφρονητικά∙ ἀπ’ 

τὴν στάση αὐτὴ προῆλθε κι ἡ λέξη βάρβαρος, ὁ ὁμιλῶν μὲ βὰρ βὰρ ἄγνωστη γλῶσσα, 

ἀλλὰ ἐθεωρεῖτο ἐκτὸς τῆς κοινωνίας τους μόνο ὅποιος ἀπὸ αὐτοὺς δὲν 

ἐνσωματωνόταν εἰς τὴν ἑλληνικὴν παίδευσιν. Αὐτὸ σημαίνει, ὅτι ὅσοι Ἕλληνες δὲν 

τιμοῦσαν ὡς ἦθος τὶς πολιτικές τους ἀξίες κι ὡς πρακτικὴ τὴν ἰσηγορία τῆς 

δημοκρατίας, γίνονταν χειρότεροι βάρβαροι! Παράδειγμα, ἡ φράση τοῦ Σωκράτους 

πρὸς τὸν Στρεψιάδη, ὁ ὁποῖος ἦταν ἀνεπίδεκτος μαθήσεως καὶ προσαρμογῆς εἰς τὴν 

ἄμεσον δημοκρατίαν, ὅπως προαναφέραμε, ἐπειδὴ τὰ συντεχνιακά του προνόμια τὸν 

ἐνδιέφεραν, κατὰ τὰ ἀντίστοιχα τῶν ἡμερῶν μας: 

 

         ‘’Σωκ:  ἔνεστι δῆτά σοι λέγειν ἐν τῇ φύσει; 

 Στρ:   λέγειν μὲν οὐκ ἔνεστ’, ἀποστερεῖν δ’ ἔνι. 

 Σωκ:  πῶς οὖν δυνήσει μανθάνειν; Στρ: ἀμέλει, καλῶς.  

 Σωκ:  ἄγε νῦν ὅπως, ὅταν τι προβάλωμαι σοφὸν 

  περὶ τῶν μετεώρων, εὐθέως ὑφαρπάσει. 

 Στρ:   τί δαί; κυνηδὸν τὴν σοφίαν σιτήσομαι; 

 Σωκ:  ἄνθρωπος ἀμαθὴς οὑτοσὶ καὶ βάρβαρος, 

  δέδοικά σ’, ὧ πρεσβύτα, μὴ πληγῶν δέῃ.  

φέρ’ ἴδω, τί δρᾷς, ἤν τις σὲ τύπτῃ.  Στρ: τύπτομαι, 

  ἔπειτ’ ἐπισχὼν ὀλίγον ἐπιμαρτύρομαι,  



23 
 

  εἶτ’ αὖθις ἀκαρῆ διαλιπὼν δικάζομαι.20  

 

Μακρὸ τὸ ἀπόσπασμα τῶν «Νεφελῶν», ἀλλὰ ἐνδιαφέρον. Ἀρκετὰ μᾶς προσφέρει εἰς 

τοὺς στίχους του ὁ Ἀριστοφάνης∙ ὁ Στρεψιάδης ὁμολογεῖ ὅτι ἔχει δυσκολία, στὸ λόγο 

του, ἀλλὰ στὸ κλέψιμο εἶναι πρῶτος, κι ὁ φιλόσοφος τὸν κατηγορεῖ ὅτι εἶναι 

βάρβαρος, ἐπειδὴ εἶναι ἀμαθής, ἀμέτοχος τῆς ἑλληνικῆς παιδεύσεως: 

 

 Σωκ: Ἔχεις ἔμφυτη τὴν ἱκανότητα τοῦ λέγειν; 

 Στρ:  Τοῦ λέγειν δὲν ἔχω, ἀλλὰ τοῦ κλέπτειν ἔχω. 

 Σωκ:  Καὶ πῶς θὰ τὰ μάθεις; Στρ: Τέλεια, μὴ σὲ νοιάζει. 

 Σωκ:  Ἔλα τώρα λοιπόν, ὅταν σοῦ διδάξω κάποιο σοφὸ 

  ἀστρονομικὸ θέμα, νὰ τὸ ἁρπάξεις ἀμέσως. 

 Στρ:  Τί λές; Σὰν τὸ σκυλὶ θ’ ἁρπάξω τὴν σοφία;  

 Σωκ: Ἄνθρωπος αὐτὸς ἀμαθὴς καὶ βάρβαρος, 

  φοβοῦμαι, ἔ γέρο, μήπως θέλεις ξύλο. 

  Γιὰ πές μου, τί κάνεις, ὅταν κάποιος σὲ δέρνει;  

        Στρ: Δέρνομαι, 

  ἔπειτα παίρνω θάρρος κι ἀναζητῶ μάρτυρα,  

  κι ἀμέσως μετὰ προσφεύγω στὰ δικαστήρια. 

 

Ὁ Σωκράτης εἶναι ἀπόλυτος σὲ ἕνα μόνο, στὸν χαρακτηρισμὸ τοῦ Στρεψιάδου ὡς 

βαρβάρου∙ τόσο ἀπόλυτος ἐλάχιστες φορὲς μᾶς ἔχει διασωθεῖ ὅτι ἐκφράζεται ὁ 

φιλόσοφος, ἢ μᾶλλον τὸν παρουσιάζει ὁ κωμικὸς ποιητής, τὸ 423 π.Χ., στὰ Μεγάλα 

Διονύσια, ὅπου ἔλαβε τὸ τρίτο βραβεῖο, ἐνῶ τὸ πρῶτο ἔλαβε ὁ Κρατῖνος, μὲ τὴν 

«Πυτίνην», τὴν κρασοκανάτα, καὶ τὸ δεύτερο, ὁ Ἀμειψίας, μὲ τὸν «Κόννον», τὸ 

σκουλαρήκι ἢ τὴν πλεξούδα. Μὲ ἄλλα λόγια, ὁ Σωκράτης λέει στοὺς Ἀθηναίους, καὶ 

μάλιστα ἀπ’ τὸ ἐπίσημο βῆμα τοῦ θεάτρου τοῦ Διονύσου, ὅτι ὁ Γεροστρεψιάδης δὲν 

ἔχει τὴν ἱκανότητα τοῦ λέγειν, δηλαδή δὲν ἔχει τὴν ἄνεση τῆς παρουσίας του εἰς τὴν 

Ἀγοράν, δὲν εἶναι κἂν ἐλεύθερος πολίτης, διότι ὁ πολίτης κρίνεται ἀπ’ τὴν ἄσκηση 

τοῦ λόγου του∙ ὁ Στρεψιάδης, ὅμως, δήλωσε ὅτι ἔχει ἱκανότητα εἰς τὸ κλέπτειν,  εἰς  

τὸ «ἀποστερεῖν». Στὴν ἐξέλιξη τῆς κωμωδίας ὁ Δίκαιος λόγος ἐμφανίζεται ἀπ’ τὸν 

ποιητὴ ὡς θερμὸς ὑποστηρικτὴς τοῦ Στρεψιάδου, ἐνῶ ὁ Ἄδικος λαμβάνει τὸ μέρος 

τοῦ γιοῦ του Φιδιππίδου, τοῦ μετέπειτα μαθητοῦ τοῦ Σωκράτους.’’ 

 

 
20 Ὅρα, ἀν. σελ. 3, καὶ εἰς τὰς «ἀναλύσεις» τοῦ «Ἐμμελοῦς», «Οἱ μικροὶ βάρβαροι», σελ. 3-4, 

«Ἀριστοφάνους, «Νεφέλαι», στ. 486-496, μετάφραση δική μου. 



24 
 

«Διὰ τὴν αὑτῶν ἀσθένειαν» 

 

Ἕνα βῆμα μετά, στὴν περίοδο τῆς ρωμαιοκρατίας, τὴν ἄποψη τῶν μορφωμένων 

Ρωμαίων γιὰ τὴν γλῶσσα τους καὶ τὴν σχέση της μὲ τὴν ἑλληνικὴ τὴν διατυπώνουν 

σαφέστατα οἱ καλύτεροι σοφοί της: ‘’Τὴν πρώτη ἐπισήμανση, ὡς πρὸς τὴν 

διαφορετικὴ προσέγγιση ἄλλου πολιτισμοῦ τὴν συναντοῦμε εἰς τὸν Ἀριστείδη 

Κοϊντυλιανό, εἰς τό, «Περὶ μουσικῆς», ὅταν ἀναλύει τὶς διαφορὲς τοῦ διατονικοῦ, τοῦ 

χρωματικοῦ καὶ τοῦ ἐναρμονίου γένους τῆς μουσικῆς: τὸ ἐναρμόνιον γένος, γράφει, 

«παρὰ γὰρ τοῖς ἐπιφανεστάτοις ἐν μουσικῇ τετύχηκε παραδοχῆς, τοῖς δὲ πολλοῖς ἐστιν 

ἀδύνατον· ὅθεν ἀπέγνωσάν τινες τὴν κατὰ δίεσιν μελῳδίαν, διὰ τὴν αὑτῶν ἀσθένειαν, 

καὶ παντελῶς ἀμελῴδητον εἶναι τὸ διάστημα ὑπολαβόντες»21. Ὁ Ἀριστείδης ἦταν 

Ῥωμαῖος τὴν καταγωγή, ἔζησε μᾶλλον τὸν δεύτερο καὶ τρίτο μ.Χ. αἰῶνα, γεννηθεὶς 

παρὰ τὴν Νεάπολιν κι ἔγραψε σὲ τέλεια ἑλληνικά, μὲ μητρική του γλῶσσα τὴν 

λατινική, ὁπότε καὶ οἱ παρατηρήσεις του ἔχουν ἰδιαίτερη βαρύτητα, ἐνῶ κάνει 

ἀναφορὲς καὶ γιὰ τὸ ἦθος ἄλλων, λαῶν, κατοικούντων σὲ ἄλλες περιοχές, Ὀπικίαν, 

Λευκανίαν, χῶρες τῆς Νοτίου Ἰταλίας, Γαραμαντίδα, χώρα τῆς Ἀφρικῆς, Ἰβηρίαν, 

Θρᾴκην, Γαλατίαν22· ἡ ἀναφορά του γίνεται γιὰ τὴν λατινικὴ γλῶσσα, ἡ ὁποία τὴν 

ἐποχή του εἶχε ἀναπτύξει τὸν κλασικό της πολιτισμὸ ἐπί Αὐγούστου, στὴν 

προσπάθειά του ὅπως, μὲ τὴν στρατευμένη κουλτούρα του, προσφέρει ἰσάξια ἔργα 

μὲ τὴν ἑλληνικὴ καὶ ἡ λατινικὴ γραμματεία. Ὁ Ἀριστείδης, διότι κατὰ μία ἄλλη 

ἐκδοχὴ ἔζησε τὴν ἐποχὴ τοῦ Αὐγούστου, γράφει, ὅτι, τὸ ἐναρμόνιο γένος εἶχε τύχει 

«τῆς ἀποδοχῆς ἀπ’ τοὺς ἐπιφανεστάτους τῆς μουσικῆς, ἀλλὰ εἰς τοὺς πολλοὺς εἶναι 

ἀδύνατη ἡ ἔκφρασή του· ἑπομένως ἀπεγοητεύθησαν μερικοὶ εἰς τὴν ἔκφραση τῆς 

κατὰ δίεσιν μελῳδίας, διὰ τὴν ἐγγενῆ ἀσθένειά τους, καὶ πίστεψαν ὅτι τὸ διάστημα 

αὐτὸ εἶναι παντελῶς ἀμελῴδητο».’’ Ἔστω κι ἂν δὲν τοὺς μνημονεύει ὁ Μέγας 

Βασίλειος, στοὺς ἀπογόνους αὐτῶν μὲ τὴν ἴδια νοοτροπία ἀναφέρεται μᾶλλον εἰς τὰ 

«περὶ δυτικῆς ὀφρύος», οἱ ὁποῖοι θὰ εἶχαν γίνει πολλοὶ περισσότεροι μὲ τὴν παρακμὴ 

καὶ πτώση τῆς ρωμαϊκῆς αὐτοκρατορίας. Τὸ «παντελῶς ἀμελῴδητον» ἀποτελεῖ τὸν 

οὐσιαστικὸ κρίκο τῆς ἑρμηνείας· ἀπέκλειαν οἱ πολλοὶ τὸν ρόλο τῆς μουσικῆς εἰς τὸν 

λόγο τους κι ἑπομένως εἰς τὴν διαμόρφωσιν τοῦ ἤθους τους, τὸ ἂν θὰ γινόταν 

πολίτης αὐτόνομος, μὲ ἐναρμόνιο γένος, ἢ δουλικῆς νοοτροπίας, μὲ χρωματικό, καὶ 

πιστὸς ὀπαδὸς τῆς ὅποιας θρησκείας ἢ ἰδεολογίας, μὲ τὸ διατονικὸ μοναδικό του. Σὲ 

αὐτὰ τὰ βήματα τῶν πολλῶν ἐβάδισαν ὁ Αὐγουστῖνος κι ὁ Ἀκινάτης… 

 
21 Ὅρα εἰς τὰς «ἀναλύσεις» «Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Ἡ ἐπάνοδος τοῦ Ἀπόλλωνος», σελ. 13,  Ἀριστείδου 

Κοϊντυλιανού, «Περὶ μουσικῆς», βιβλ. Α’, κεφ. 12j, μετάφραση δική μου. 
22 Αὐτόθι, βιβλ. Β’, κεφ. 45j.     



25 
 

‘’Ἡ πολιτικὴ νοοτροπία ὅσων ἐγκαταλείπουν τὴν ἐλευθέρα πολιτικὴ πρακτική, ἡ 

ὁποία συνοδεύεται εἰς τὴν ἄμεσο δημοκρατία μὲ τὴν παραίτηση ἀπ’ τὴν ἔκφραση καὶ 

ἄσκηση τοῦ ἐναρμονίου γένους, ἐνδιαφέρει ὡς γενικὴ παρατήρηση· εἰς τὸν βαθμὸ 

τῆς ἐκπτώσεως τῶν Ἑλλήνων ἀπὸ ἐνεργοὺς πολίτας εἰς ἀπράγμονας, τὸν τέταρτο 

καὶ τρίτο π.Χ. αἰῶνα καὶ σὲ ἀχρείους τοὺς ἑπόμενους, μὲ τὴν καταβύθισή τους σὲ 

κυνικούς, μετὰ τὴν ῥωμαϊκὴ κατάκτηση, ἀνάλογη ἦταν κι ἡ ἐγκατάλειψη τοῦ 

ἐναρμονίου γένους, ὅπως καὶ τῆς τραγῳδίας ἀπ’ τὶς ἀρχὲς τοῦ τετάρτου αἰῶνος. Ἡ 

μελέτη μας ἐπιχειρεῖ προσέγγιση στὸ πρόβλημα κι ὄχι τὴν ἐξαντλητικὴ διερεύνησή 

του· ἑπομένως ἑστιάζουμε τὴν προσοχή μας στὶς γενικὲς γραμμὲς τοῦ θέματος, στὴν 

παρουσίαση τῶν συνοδευόντων τοὺς ἀχρείους καὶ κυνικοὺς ῥυθμοὺς τῆς μουσικῆς· 

ἐπιστρέφουμε καὶ πάλι στὸν Ἀριστείδη Κοϊντυλιανό, διότι ἔχει ἐπιχειρήσει τὴν 

καλυτέρα προσέγγιση τῆς ἀλλαγῆς τοῦ πολιτικοῦ ἤθους: «τοὺς δὲ βραχὺ καὶ ἄνισον 

καὶ ἐγγύς ἀλογίας ῥυθμῶν παντάπασιν ἐκλελυμένους»23. γράφει. Τὴν ἐπίδραση 

ἑκάστου ῥυθμοῦ στὸ ἦθος τοῦ ἀνθρώπου καταγράφει στὸ κεφάλαιο αὐτὸ ὁ 

θεωρητικὸς τῆς μουσικῆς, καὶ καταλήγει ὅτι, οἱ βραχὺ καὶ ἄνισο διάστημα ἔχοντες 

μεταξύ τους ῥυθμοί, καὶ εὑρισκόμενοι πλησίον τῆς ἀλογίας, ὄχι ἐντὸς τῆς ἀλογίας, 

αὐτοὶ συνοδεύονται ἀπὸ τοὺς παντελῶς ἐκλελυμένους ἀνθρώπους. 

  Τὴν ἔννοια τοῦ ἐκλελυμένου δὲν τὴν εἰσάγει ὁ Ἀριστείδης, ἀλλὰ μᾶλλον τὴν ἀντλεῖ 

ἀπ’ τὸν Ἀριστοτέλη, μὲ ἀναφορὲς καὶ σὲ ἄλλους συγγραφεῖς, ἐνῶ τὴν συναντοῦμε 

ἀργότερα εἰς τὸν Ἰωάννη Φιλήμονα, μὲ τὴν ὑπογράμμιση τῆς διαφορᾶς τῆς πολιτικῆς 

πρακτικῆς τῶν ὀρεινῶν καὶ τῶν πεδινῶν σκλαβωμένων τότε Ἑλλήνων: «οἱ πρῶτοι 

ζωηροὶ καὶ κλίνοντες περισσότερον πρὸς τὴν ἐλευθερίαν καὶ τὸν πόλεμο· οἱ δεύτεροι 

ἐκλελυμένοι καὶ ἀήθεις ὡσεπιπολὺ εἰς τὴν διαχείρισιν τῶν ὅπλων»24. Τὴν πολιτικὴ 

πρακτικὴ τῶν Ἑλλήνων τὴν περίοδο τῆς τουρκοκρατίας περιγράφει ὁ ἱστορικός· ἦταν 

βαθειὰ ριζωμένη ἡ πεποίθηση ὅτι ἡ ἔκπτωση στὴν πολιτικὴ ζωὴ συνοδεύεται 

πάντοτε μὲ τοὺς ἀναλόγους μουσικοὺς ῥυθμούς: «ὥσπερ γὰρ τὰ μὲν σώματα εὖ 

διακείμενα πρὸς ὑγίειαν καὶ πλοῖα τὰ πρὸς ναυτιλίαν καλῶς ἔχοντα τοῖς πλωτῆρσιν 

ἐπιδέχεται πλείους ἁμαρτίας ὥστε μὴ φθείρεσθαι δι’ αὐτάς, τὰ δὲ νοσερῶς ἔχοντα τῶν 

σωμάτων καὶ τὰ τῶν πλοίων ἐκλελυμένα καὶ πλωτήρων τετυχηκότα φαύλων οὐδὲ τὰς 

μικρὰς δύναται φέρειν ἁμαρτίας, οὕτω καὶ τῶν πολιτειῶν αἱ χείρισται πλείστης 

δέονται φυλακῆς»25. 

 
23 Αὐτόθι, 60j καὶ «Ἡ ἐπάνοδος τοῦ Ἀπόλλωνος», σελ. 15-16.   
24 Αὐτόθι, «Ἀπόλλωνος» καὶ Ἰωάννου Φιλήμονος, «Δοκίμιον ἱστορικὸν περὶ τῆς Φιλικῆς Ἑταιρείας», 

σελ. 35, Ἐν Ναυπλίᾳ, ἐκ τῆς τυπογραφίας Θ. Κονταξῆ καὶ Ν. Λουπάκη, 1834 
25 Αὐτόθι καὶ Ἀριστοτέλους, «Πολιτικά, βιβλ. Στ’, κεφ. δ’, παρ. 2, (1320β34-40), μετάφραση δική μου 

καὶ κατωτέρω, σελ. 65.     



26 
 

 Τοὺς λόγους τῆς παρακμῆς τῆς δημοκρατίας ἐξετάζει ὁ φιλόσοφος καὶ τὴν ἔκπτωσή 

της σὲ ὁλιγαρχία, στὸ τέταρτο κεφάλαιο τοῦ ἕκτου βιβλίου, ἑπομένως ἀποδίδει τὴν 

μεταβολὴ τῶν μουσικῶν νόμων στὴν ἀλλαγὴ τοῦ πολιτικοῦ συστήματος καί, 

φυσικά, τῆς πολιτικῆς πρακτικῆς, τοῦ ἤθους· ἀποτελεῖ καὶ μία ἀπ’ τὶς σαφεῖς 

ἀπαντήσεις τοῦ Σταγειρίτου πρὸς ὅσους τὸν θεωροῦν ὡς ὀλιγαρχικὸ καὶ ὀπαδὸ τῆς 

δουλείας. Ὅπως λοιπὸν τὸ μὲν σῶμα, ὅταν εἶναι καλὰ στὴν ὑγεία του καὶ τὰ πλοῖα 

τὰ ἕτοιμα πρὸς ἀπόπλουν εἶναι καλῶς ἐπανδρωμένα, τότε ἐπαξίως ὑφίσταται πολλὰ 

λάθη, ὥστε νὰ μὴν χαλοῦν ἀπὸ αὐτά, ἐνῶ τὰ ἔχοντα κακήν ὑγεία σώματα καὶ τὰ 

διαλυμένα, ἐκλελυμένα, πλοῖα καὶ μὲ φαῦλα πληρώματα δὲν ἀντέχουν ὑποφέρειν 

οὔτε τὰς ἐλαφρὰς ἁμαρτίας, ἔτσι καὶ διὰ τὰς πολιτείας οἱ χειρότερες χρειάζονται 

τοὺς περισσότερους φύλακες. Ἡ ἔκπτωση πλέον ἀπ’ τὴν ὀλιγαρχία στὴν τυραννία 

εἶναι εὔκολη, ὅπως καὶ ἡ ὑποδούλωση στοὺς ξένους ἐχθρούς, ὅπως ἔγινε μὲ τὴν 

κατάκτηση τῶν Ἑλλήνων ἀπ’ τοὺς Ῥωμαίους. Οἱ ἐκλελυμένοι ἔχουν ἀπωλέσει τὴν 

δυνατότητα διερευνήσεως τῶν γειτόνων τους, ἀλλὰ καὶ ζωντανῆς ἐπαφῆς μεταξύ 

τους· ζοῦν ἀπομονωμένοι καὶ ἀφοσιωμένοι στὸν σκοπό τους, στὸ τέλος τους, ὅπως 

αὐτὸ καθορίζεται ἀπὸ ἄλλους, ἀπ’ τοὺς ἐπικυριάρχους, τοὺς τυράννους, τὸν Θεό, τὴν 

ἰδεολογία ἢ καὶ τὴν ἐπιστήμη.’’  

 

Τὸ καθοριστικὸ πρόβλημα εἶναι ὁ διάλογος εἰς τὴν πόλιν, εἰς τὴν κοινωνίαν, μεταξὺ 

τῶν θνητῶν, ἡ ἰσηγορία δηλαδή, μὲ τὴν μουσικὴν ἁρμονίαν τοῦ λόγου τους, ὁπότε 

καθίστανται ἐλεύθεροι, πολῖτες στὴν πράξη, κι ἀποκτοῦν μέσα ἀπ’ τὸ ἐλεύθερο ἦθος 

τους τὴν ἱκανότητα ἰσοτίμου διαλόγου μὲ τοὺς θεούς τους καὶ κατὰ προέκταση μὲ 

τὴν ἰδεολογία τους ἢ τὴν ἐπιστημονική τους ἀλήθεια· τὸ ἐπιλεγὲν ἦθος τους 

προσδιορίζει τὴν ἱκανότητά τους ἐλευθέρου κι ἰσοτίμου διαλόγου, διὰ τοὺς 

ἐλεύθερους, κι ὑποτακτικῆς ἢ δουλικῆς φύσεως, τοῦ κατηγορηματικοῦ κι ἀπολύτου 

λόγου τοῦ θεοῦ ἢ τῆς ἰδεολογίας διὰ τοὺς ἀχρείους. Ἡ διαφορὰ τοῦ ἤθους, τῆς 

μουσικῆς τους ἁρμονίας, ὡς πρωταρχικοῦ παράγοντος, καθορίζει τὸ ὕφος τοῦ λόγου 

τους, ἀμέτρου, ἀναρμόστου κι ἀμελοῦς ἕως χαμερποῦς κι ἀναγώγου, στὶς 

δεσποτικῆς κι ὁλοκληρωτικῆς μορφῆς θρησκεῖες ἢ ἰδεολογίες, ὅπως καὶ τὸν ἐμμελῆ, 

ἔμμετρο, ἐλευθέρας σκέψεως κι ἁρμονικὸ  γιὰ ἰσότιμες σχέσεις τῶν θνητῶν μὲ τοὺς 

θεούς τους, μὲ ἀποτέλεσμα τὴν ἀποβολὴ τῶν ὁλοκληρωτικῶν ἰδεολογιῶν, κι ὡς θέμα 

καθημερινῆς συμπεριφορᾶς ἀκόμη μεταξύ τους. Ὅσοι ἐπιλέγουν τὴν δουλικὴ 

νοοτροπία κατὰ τὸν κατηγορηματικὸ κι ἀπόλυτο λόγο τοῦ Θεοῦ τους ἢ τῆς 

ἰδεολογίας, δὲν ἔχουν θέση στὴν Ἀγορά· τοὺς εἶναι ἀδύνατον φύσει ἔχειν ἰσότιμο κι 

ἐλεύθερο διάλογο ἐντὸς αὐτῆς. Οἱ ἄνθρωποι πλάθουν τὸν θεόν τους ἢ τὴν ἰδεολογία 

τους κατὰ τὴν καθημερινὴ νοοτροοπία τους κι εἶναι μόνοι ὑπεύθυνοι γι’ αὐτό. 

 



27 
 

  Ἡ ἔκπτωση τῆς ἐλευθέρας πολιτικῆς πρακτικῆς συνοδεύεται πάντοτε ἢ μᾶλλον 

ἕπεται τῆς ἐξαχρειώσεως τοῦ ἤθους, ὅπως μὲ τὸν ἔρωτα τῆς Ἀφροδίτης μὲ τὸν Ἑρμῆ 

καὶ τῆς γεννήσεως τοῦ Ἑρμαφροδίτου, ἢ τοῦ βιασμοῦ τῆς Ἀθηνᾶς ἀπ’ τὸν Ἥφαιστο, 

ποὺ ὑπῆρχαν καὶ πρὶν ὡς ὑπόγεια ρεύματα· ἀλλὰ αὐτὰ εἶναι θέματα ἐκτὸς τοῦ 

πονήματός μας κι ἅπτονται τῆς προβληματικῆς, τοῦ ποιός εἶναι πιὸ ὁλοκληρωτικῆς 

νοοτροπίας ὁ ἀνέραστος ἢ ὁ ἀνερωτικός; Ἀναπάντητο ἐρώτημα ἀπ’ τὴν ἱστορία…  

 

Στὴν ἱστορικὴ ἀξιολόγηση, μετράει ἀρκετά, ἡ μελέτη ἑκάστης ἐποχῆς, κατὰ τὰ 

κριτήριά της, τὶς ἠθικὲς καὶ πολιτικές της ἀρχές, ὅπως ἡ ἴδια δεχόταν κι εἶχε θεσπίσει 

κι ὄχι κατὰ τὶς μετέπειτα· ὁ νεώτερος ἄνθρωπος, ὁ βιομηχανικὸς κι ὁ φιλελεύθερος, 

ὡς «δημοκράτης», κρίνει τοὺς πάντες, κατὰ τὴν λογικήν του καὶ μόνο. Ἐπικρίνει τὴν 

ἄμεσο δημοκρατία, ἐπειδὴ ἴσχυε ὁ θεσμὸς τῆς δουλείας καὶ δὲν εἶχαν οἱ γυναῖκες κι 

οἱ ξένοι πολιτικὰ δικαιώματα, ἀλλὰ κατὰ τὰς ἰδεολογικάς του ἀρχὰς κι ὄχι κατὰ τὰς 

πραγματικάς, ἐνῶ μετὰ τὴν καθιέρωση τοῦ ὅρου ἑλληνορωμαϊκὸς πολιτισμός, κρίνει 

τὴν ἀρχαία ἐποχὴ μὲ τὰ ἴδια κριτήρια· ἡ κριτικὴ τοῦ Ἀριστείδου τοῦ Κοϊντυλιανοῦ δὲν 

μνημονεύεται κἄν, οὔτε ἡ πραγματικὴ ζωὴ σὲ Ἑλλάδα καὶ Ῥώμη· Ὁ ἑλληνικὸς 

πολιτισμὸς ἐκκινεῖ ἀπ’ τὸν Ὅμηρο καὶ τὴν ἄμεσο δημοκρατία κυρίως τοῦ πέμπτου κι 

ἐμμέσως τοῦ τετάρτου αἰῶνος, μὲ τὴν ἐπιβίωσή του στὴν συνέχεια τοῦ Ἑλληνισμοῦ, 

κι ὄργανά του, τὴν γλῶσσα του, τὴν μουσική της ἁρμονία, λόγος μέλος ἁρμονία καὶ 

ῥυθμός, τὶς κοινότητές του στὰ ψηλὰ βουνά, μετὰ τὴν ρωμαϊκὴ κατάκτηση, καὶ τὴν 

διατήρηση τους αὐτουσίων, ὅπως καὶ στὴν ὀρθόδοξη ὑμνῳδία καὶ τελετουργία. 

Πρακτικά, ὁ Ἐπιτάφιος τοῦ Περικλέους, ὅπως κι ὁ ἀρχαῖος Ὀλιγαρχικός, ὁ 

Ψευδοξενοφῶν, περιγράφουν λεπτομερῶς τὴν θέση τῶν δούλων εἰς Ἀθήνας, σὲ πολὺ 

καλύτερη κατάσταση ἀπὸ ἐκείνη τῶν τωρινῶν προλεταρίων, μὲ ἐπιβεβαίωση τὰς 

λογιστικὰς πινακίδας τῆς Στοᾶς τοῦ Ἀττάλλου, γιὰ τὰ ἔργα τῆς ἀρχαίας Ἀγορᾶς· 

καταγράφεται ρητῶς ὡς ἀμοιβὴ ὅλων, μία ἀττικὴ δραχμή, ἀνεξαρτήτως τῆς πολιτικῆς 

θέσεώς τους, ἐλευθέρου, μετοίκου ἢ δούλου· πολλὲς φορὲς, ἀρχιτεχνίτης εἶναι 

δοῦλος, μάστορας, μέτοικος καὶ βοηθός, ἐλεύθερος πολίτης. Ἄλλο, ἡ θέση τῆς 

γυναίκας, Ἀσπασία ὑπάρχει στὴν νεώτερη ἐποχή, ἀλλὰ δὲν ἔχει κλάψει γι’ αὐτὴν ὁ 

σύζυγός της, ὅπως ὁ Περικλῆς εἰς τὴν Ἡλιαίαν, οὔτε ἐμφανίσθηκαν Σαπφώ, 

Ἀρχιδαμία,  Διοτίμα, Λυσιστράτη, Πραξαγόρα, ἐκτὸς ἴσως τῆς Ζὰν Ντ’ Ἂρκ τῶν 

σουφραζέτων. Καλὲς οἱ ἰδεολογίες, ἀλλὰ μετράει κι ἡ ἐφαρμογή τους! Στὴν πράξη 

κρίνεται, ὁ ἐλεύθερος, ὁ ἁρμονικὸς κι ὁ ἀπόλυτος, ὁ ἐπιτακτικὸς ἢ ὁ κυνικὸς λόγος…  

 

 

 



28 
 

2 

  

Τὸ πρόβλημα τοῦ Λέοντος Τολστόυ, καὶ ὁλοκλήρου τῆς ρωσικῆς πνευματικῆς 

ἡγεσίας τῆς ἐποχῆς του, διαποτισμένης ἀπ’ τὴν πλήρη μίμηση τῆς εὐρωπαϊκῆς 

διανοήσεως, ἑστιάζεται στὴν πολιτιστικὴ καὶ πολιτικὴ ἑρμηνεία της, μὲ μόνη 

διαφορὰ τὴν ἔμφαση στὴν ὀρθόδοξή του πίστη· στὴν ἴδια λογικὴ ἐντάσσεται κι ἡ 

προσέγγιση τῆς κομμουνιστικῆς ἰδεολογίας της, ἀλλὰ καὶ τοῦ Νικολάι Μπερντιάεφ, 

ὅπως ἀναφέραμε. Ἀλλά, ὁ εἰκοστὸς αἰὼν εἶναι ὁ αἰὼν τῆς παγκοσμίου κυριαρχίας τοῦ 

δυτικοῦ ἀνθρώπου, μὲ τοὺς δύο παγκοσμίους πολέμους του καὶ τὶς χειρότερες 

καταστροφές τους στὴν ἀνθρώπινη ἱστορία, ὡς παράπτωμά του, ἀλλὰ μὲ πλήρη 

ἰσοπέδωση κάθε ἄλλης ἀντιλήψεως, ὅπως καὶ τὴν ἐμμονή του στὴν διαστρέβλωση τοῦ 

ἑλληνικοῦ πολιτισμοῦ καὶ ἔνταξή του, στὰ ἀσφυκτικὰ πλαίσια τοῦ ἑλληνορωμαϊκοῦ, 

γιὰ ἐπιβιβεβαίωση τῆς δικῆς του παρουσίας ὡς μεσσιανικῆς ἀποστολῆς. Εἶναι ἀκόμη 

διάχυτη ἡ ἀντίληψη αὐτή, παρὰ τὸ ὅτι παραπροϊόντα της ἦταν ὁ μουσολινισμός, ὁ 

ναζισμός κι ὁ φρανκισμός, μὲ τὸν λενινισμό, τὸν σταλινισμὸ καὶ τὸν μαοϊσμὸ στὴν 

ἄλλη ἄκρη του· ἑνιαῖο εἶναι τὸ σχῆμα του, μὲ τὰ δύο παρακλάδια του, ὅπως 

διαγράφονται τώρα στὴν βαθύτατη κρίση ἐπιβιώσεως τοῦ δυτικοῦ ἀνθρώπου. Οὐδεὶς 

διανοητής του ἔχει παρουσιάσει πειστικὰ τὴν παρακμή, ἐξ αἰτίας τῆς ἰδεολογικῆς του 

προκαταλήψεως καὶ τῆς ἀδυναμίας του τοῦ νὰ ἀντιληφθεῖ τὶς πραγματικὲς 

διαστάσεις τῆς ψηφιακῆς ἐπαναστάσεως καὶ τῶν συνεπειῶν της στὴν ἐξάντληση τοῦ 

βίου τῆς ἐσχατολογικῆς ἀντιλήψεως τοῦ δυτικοῦ ἀνθρώπου… 

 

Ὁ Ὅμηρος εἶναι σαφέστατος, ὅταν παραθέτει τὸν Ἥφαιστο, τὸν θεὸ τῆς τεχνικῆς 

καὶ τεχνολογίας, ἀποφαίνεσθαι, εἰς τὴν θ’ ῥαψῳδίαν, 311, «σύστασις Ὁδυσσέως…»  

 

  ἠπεδανὸς γενόμην· ἀτὰρ οὔ τί μοι αἴτιος ἄλλος, 

  ἀλλὰ τοκῆε δύω, τὼ μὴ γείνασθαι ὄφελλον. 

 

Ὁ γενάρχης μας ποιητὴς εἶναι σαφέστατος στὴν κρίση του, ὁ θεὸς τῆς τεχνικῆς καὶ 

τῆς τεχνολογίας ὁμολογεῖ ὅτι κακῶς γεννήθηκε, «τὼ μὴ γείνασθαι»· ἡ βαθύτερη 

σημασία τοῦ στίχου ἔχει καθορίσει τὴν πολιτικὴ πρακτικὴ τῶν Ἑλλήνων, μὲ 

σαφέστερη ἐπίδραση στὴν περίοδο τῆς ἀμέσου δημοκρατίας· ὁ τραγικὸς στίχος, μὲ τὸ 

ἐναρμόνιο γένος τῆς μουσικῆς, ἡ φιλοσοφία τῆς Ἀγορᾶς, ἡ σάτιρα κι ἡ σάτυρα, ἡ 

ἱστορία κι ἡ ἰσηγορία εἶναι ἀσύμβατες ἔννοιες μὲ τὸν Ἥφαιστο, τὸν θεὸ καὶ τὸν 

ἄνθρωπο τῆς τεχνικῆς καὶ τῆς τεχνολογίας. Μὲ τὸ πρέπον ἅλμα στὸν χρόνο, εἶναι τὸ 

ἴδιο ἀσύμβατες μὲ τὸν ψηφιακὸ ἄνθρωπο· ἄλλωστε, οἱ αὐτόματοι τρίποδές του, γιὰ 



29 
 

τὴν ἐξυπηρέτηση τῶν θεῶν, μόλις τὰ τελευταῖα χρόνια ἐμφανίσθηκαν στὸν 

ἄνθρωπο, κι οἱ ὄμορφες κόρες, παραμένουν ἀπλησίαστες, ἀκόμη καὶ μὲ τὴν τεχνητὴ 

νοημοσύνη. Ἡ ρωσικὴ διανόηση τοῦ δεκάτου ἐνάτου αἰῶνος σφράγισε τὴν δυτικὴ 

πνευματικὴ ζωή, καθὼς μὲ τοὺς Ἀλέξανδρο Ποῦσκιν,  Φιοντὸρ Ντοστογιέφσκυ, 

Λέοντα Τολστόυ κι ἄλλους πολλούς, ἔδωσαν τὸν τόνο στὴν εὐρωπαϊκὴ λογοτεχνία, 

ἀλλὰ καὶ πρόβαλαν τὴν ὀρθόδοξη πίστη τους, τιμώντας ἰδιαιτέρως τὴν ὑμνολογία 

της καὶ τὴν συνέχειά της ἀπ’ τὴν ἑλληνικὴ Ὀρθοδοξία, ἀλλὰ σταμάτησαν ἐκεῖ. 

Δύσκολα βρίσκεις ἀναφορὲς στὴν βυζαντινὴ μουσικὴ καὶ σπανίως στὴν ἀρχαία 

ἑλληνικὴ καὶ δημοτική μας μουσικὴ καὶ τὴν συνέχειά της στὴν καθημερινότητά τους 

στὴν ρωσικὴ ζωή· σοῦ δίνουν τὴν ἐντύπωση, ὅτι σὲ ὅλα τους, τὰ πέραν τῆς πίστεως, 

ἀνάγονται στὴν δυτικὴ σκέψη καὶ στὴν ἀποδοχὴ τοῦ ἑλληνορωμαϊκοῦ πολιτισμοῦ. 

Ἦρθε ἀγρότερα ὁ Ἀντρέας Ταρκόφσκυ καὶ κάλυψε τὸ κενὸ σὲ μεγάλο βαθμό… 

 

Στὴν ἑλληνικὴ παράδοση ὅμως, ‘’Ἡ ἐπιβεβαίωση ἔρχεται ἀπ’ τὸν Πλάτωνα, ἕναν ἐκ 

τῶν αὐστηροτέρων ἐπικριτῶν τοῦ Ὁμήρου, μὲ τὴν ἐντολή του ὅπως ἐξαιρεθοῦν ἀπ’ 

τὴν πολιτεία του οἱ ἡδυσμένες ῥαψῳδίες, ὡς μία πτυχή του, δηλαδὴ ὅσες 

ἀναφέρονται σὲ ἀδυναμίες κι ἡδονὲς τῶν θεῶν του· ἀλλὰ ταυτοχρόνως ἀναγνωρίζει, 

ὡς πολύπλευρος καὶ βαθυστόχαστος φιλόσοφος, τὸν καθοριστικὸ ρόλο τοῦ ποιητοῦ 

εἰς τὴν παίδευσιν τῶν Ἑλλήνων. ’Ὁ Πλάτων εἰς τὴν «Πολιτείαν» του ἀναγνωρίζει… 

τὸν Ὅμηρο, ὡς πρῶτον τῶν τραγῳδοποιῶν, ἂν καὶ ἐκφράζεται ὑποτιμητικὰ ἐν 

συνεχείᾳ:  

 

«Οὐκοῦν, εἶπον, ὦ Γλαύκων, ὅταν Ὁμήρου ἐπαινέταις ἐντύχῃς λέγουσιν ὡς τὴν 

Ἑλλάδα πεπαίδευκεν οὗτος ὁ ποιητὴς καὶ πρὸς διοίκησίν τε καὶ παιδείαν τῶν 

ἀνθρωπίνων πραγμάτων ἄξιος ἀναλαβόντι μανθάνειν τε καὶ κατὰ τοῦτον τὸν 

ποιητὴν πάντα τὸν αὑτοῦ βίον κατασκευασμένον ζῆν, φιλεῖν μὲν χρὴ καὶ 

ἀσπάζεσθαι ὡς ὄντας βελτίστους εἰς ὅσον δύνανται, καὶ συγχωρεῖν Ὅμηρον 

ποιητικώτατον εἶναι καὶ πρῶτον τῶν τραγῳδοποιῶν, εἰδέναι δὲ ὅτι ὅσον μόνον 

ὕμνους θεοῖς τε καὶ ἐγκώμια τοῖς ἀγαθοῖς ποιήσεως παραδεκτέον εἰς πόλιν· εἰ 

δὲ τὴν ἡδυσμένην Μοῦσαν παραδέξῃ ἐν μέλεσιν ἢ ἔπεσιν, ἡδονή σοι καὶ λύπη ἐν 

τῇ πόλει βασιλεύσετον ἀντὶ νόμου τε καὶ τοῦ κοινῇ ἀεὶ δόξαντος εἶναι βελτίστου 

λόγου»26. 

  

 
26  Ὅρα, εἰς τὰς «ἀναλύσεις», «Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Ἐπάνοδος εἰς τὸν ρόλον τοῦ ἤθους», σελ. 6, «Ἡ 

εὐαισθησία τῶν Ὀλυμπίων θεῶν» σελ. 6, «Ἡ παρέμβασις τῆς θεᾶς Ἀθηνᾶς», σελ. 14, 31, καὶ 

Πλάτωνος, «Πολιτεία», βιβλ. Ι’, 606ε-607α, (μετάφραση δική μου).  



30 
 

«Λοιπόν, εἶπα, ὦ Γλαύκων, ὅταν ἀκούσεις τοὺς θαυμαστὲς τοῦ Ὁμήρου νὰ 

ἰσχυρίζονται ὅτι αὐτὸς ὁ ποιητὴς ἔχει ἐκπαιδεύσει τὴν Ἑλλάδα καὶ ὅτι εἶναι 

ἄξιος στὴν συνεισφορά του γιὰ τὴν διακυβέρνηση καὶ τὴν ἐκπαίδευση τῶν 

ἀναγκῶν τῶν ἀνθρώπων καὶ νὰ ρυθμίζεις κατὰ τὸν ποιητὴ ὁλόκληρη τὴν ζωή 

σου, ὀφείλεις νὰ τοὺς ἀγαπᾶς καὶ νὰ τοὺς ἀποδέχεσαι γιὰ τὴν ἀξία τους ὅσο 

γίνεται, καὶ νὰ παραδέχεσαι μαζί τους ὅτι ὁ Ὅμηρος εἶναι ὁ μεγαλύτερος τῶν 

ποιητῶν καὶ ὁ πρῶτος τῶν τραγικῶν, ἀλλὰ καὶ νὰ γνωρίζεις ὅτι πρέπει νὰ γίνει 

δεκτὴ στὴν πόλη μας μόνο ὅποια ποίηση ἀναφέρεται σὲ ὕμνους στοὺς θεοὺς καὶ 

σὲ ἐγκώμια στοὺς ἀγαθοὺς ἄνδρες· ἂν δὲ παραδεχθεῖς καὶ τὴν τέρψη τῆς 

Μούσης μὲ τὴν λυρικὴ ἢ ἐπικὴ ποίηση, ἡ ἡδονὴ καὶ ἡ λύπη θὰ βασιλεύσουν στὴν 

πόλη, ἀντὶ γιὰ τὸν νόμο καὶ τὸν ἄριστο, ὀρθό, λόγο ποὺ ἀναγνωρίζουν ὅλοι οἱ 

ἄνθρωποι».’’  

 

Ἀλλὰ εἶχε προηγηθεῖ ὁ Ἡράκλειτος, «τόν τε Ὅμηρον ἔφασκεν ἄξιον ἐκ τῶν ἀγώνων 

ἐκβάλλεσθαι καὶ ῥαπίζεσθαι καὶ Ἀρχίλοχον ὁμοίως»·27 «τὸν Ὅμηρον ἔλεγε εἶναι ἄξιο 

νὰ ἐκβάλλεται ἀπ’ τοὺς μουσικοὺς ἀγῶνες καὶ νὰ ραπίζεται, ὅπως καὶ τὸν Ἀρχίλοχον». 

Τὸν ἀντιγράφει στὴν πράξη, μὲ τὴν φράση, «Ὁμήρου ἐπαινέταις ἐντύχῃς λέγουσιν», 

«ὅταν ἀκούσεις τοὺς θαυμαστὲς τοῦ Ὁμήρου νὰ ἰσχυρίζονται», ποὺ σημαίνει ὅτι ἦταν 

διάχυτη ἡ γνώμη αὐτὴ γιὰ τὸν μεγάλο ποιητή, καὶ σὲ αὐτὴν ἀπαντοῦσε ὁ ἴδιος κι ὁ 

Ἡράκλειτος προηγουμένως. Ὡς συνέχεια τῆς κλασικῆς, ἔρχονται, ἡ ἑλληνιστικὴ κι ἡ 

βυζαντινὴ ἐποχή, ὡς κυρίας ἀναφορᾶς μελέτης κι ἀσκήσεως τοῦ ἑλληνικοῦ 

πολιτισμοῦ, ὅπως ὁ Ἀπολλώνιος ὁ δύσκολος κι ὁ υἱός του Ἡρωδιανός· στὶς ἐργασίες 

τους, μεταξὺ ὅλων τῶν ἄλλων, γιὰ τὴν ἑλληνικὴ γλῶσσα καὶ τὴν προσῳδία της, τὸν 

Ὅμηρο χρησιμοποιοῦν ὡς κύρια ἀναφορά τους κατὰ τοὺς πρώτους χριστιανικοὺς 

αἰῶνες· τὸ ἴδιο κάνουν κι οἱ πλεῖστοι πατέρες τῆς ἐκκλησίας κι οἱ γραμματικοὶ τῆς 

ἐποχῆς, ὅπως ὁ Γεώργιος ὁ χοιροβοσκός, στὴν μετάβαση ἀπ’ τὸν ἕκτο στὸν ἕβδομο 

αἰῶνα, τὴν πλέον μαύρη ἐποχὴ τοῦ Βυζαντίου. Ἡ θύραθεν παιδεία ἦταν τὸ 

ἐφαλτήριο τῆς παιδεύσεως τῶν Ὀρθοδόξων Ἑλλήνων στὴν βυζαντινὴ ἐποχή, ἡ ἐκτὸς 

τῆς θύρας τοῦ ναοῦ μελέτη, δηλαδή, τῆς ἀρχαιοελληνικῆς γραμματείας, ἀλλὰ ὄχι 

ἐντὸς τοῦ ναοῦ· ὁπότε, ἐντὸς τῆς μονῆς, καὶ φυσικὰ κι ἐκτὸς αὐτῆς, ἐπιτρεπόταν καὶ 

μᾶλλον ἐπιβαλλόταν ἡ μελέτη τῆς ἑλληνικῆς γραμματείας. Ἡ διαφορὰ μὲ τὸ 

ἀκαδημαϊκὸ ἄσυλο τῆς Δύσεως, χάος ἀπροσμέτρητον· στὴν Δύση ἐπιτρεπόταν ἐντὸς 

τοῦ Πανεπιστημίου ἡ μελέτη καὶ μὴ θρησκευτικῶν κειμένων, ἀλλὰ ἀπαγορευόταν 

ἐκτὸς αὐτῶν!  Στὸ Βυζάντιο ἐπιτρεπόταν παντοῦ, ἐκτὸς τῆς ἐκκλησίας!  

 
27 Ἡρακλείτου, Ἀποσπάτα, Diels, Β41, ἀπόδοση δική μου, κι «Ἡ ἐπάνοδος τοῦ Ἀπόλλωνος», σ. 27,34. 



31 
 

‘’Τὴν ἴδια ἐποχή… ἡ Ὀρθόδοξος ἐκκλησία μετέφερε τὴν διδασκαλία τοῦ Ἰησοῦ στοὺς 

ἄλλους λαοὺς στὴν γλῶσσα τους, ἀραμαϊκή, συριακή, ἀραβικὴ ἀπ’ τὰ πρῶτα χρόνια 

της, μὲ ἀποκορύφωση τὸν ἐκχριστιανισμὸ τῶν Σλάβων καὶ τὴν καθιέρωση τοῦ 

κυριλλικοῦ ἀλφαβήτου· ἡ Καθολική, ἀντιθέτως ἐπιχειροῦσε τὸν ἐκχριστιανισμὸ τῶν 

γερμανικῶν καὶ ἄλλων εὐρωπαϊκῶν λαῶν μὲ τὴν λατινικὴ γλῶσσα, ἀπ’ τὴν ὁποία 

δὲν καταλάβαιναν λέξη οἱ ἐμβαπτιζόμενοι. Περίπου τὴν ἴδια ψυχολογία εἶχαν οἱ 

ἐμβαπτισθέντες, καθὼς αὐτοὶ ἀκολουθοῦσαν τὴν νέα θρησκεία, ἀπ’ τὴν διδασκαλία 

τῆς ὁποίας δὲν καταλάβαιναν τίποτε, ἀλλὰ κι οἱ μετέχοντες τοῦ ἀσύλου 

περιορίζονταν σὲ ὅποια κείμενα εἶχαν στὴν διάθεσή τους, γνωρίζοντες, ὅτι, πέραν 

τῶν ὁρίων τοῦ ἀσύλου τους, ὑπῆρχε τεράστιος πλοῦτος βιβλίων καὶ γνώσεως τῆς 

ἀρχαιοελληνικῆς γραμματείας τὸν ὁποῖο μόνο ὑποψιάζονταν οἱ ἴδιοι, ὅπως οἱ 

ἐμβαπτισθέντες ὑποψιάζονταν τὴν νέα πίστη τους.’’   

 

Ἡ θύραθεν παιδεία ἀκολούθησε τὸν δρόμο της, ὡς ὁ Κλήμης ὁ Ἀλεξανδρεύς, ὁ 

Ὠριγένης κι οἱ τρεῖς ἱεράρχαι ἄρχισαν καὶ συνέχισαν ὁ Ἰωάννης ὁ Δαμασκηνός, ὁ 

πατριάρχης Φώτιος, ὁ ἀρχιεπίσκοπος Εὐστάθιος καὶ πληθώρα ἄλλων στὴν συνοπτικὴ 

παρουσίασή τους, μεταξὺ τῶν ὁποίων οἱ γραμματικοὶ ἢ διδάσκαλοι, ὅπως ὁ Γεώγιος 

Χοιροβοσκός, εἶναι οἱ διατηρήσαντες καὶ προσαρμώσαντες τὴν ἑλληνικὴ γλῶσσαν 

καὶ τὴν μουσική της ἁρμονίαν. ‘’Ὅταν ὁ Τιμαρίων, χίλια πεντακόσια χρόνια 

ἀργότερα ἀπ’ τὴν κλασικὴ ἐποχή, -ἂς ὑποθέσουμε ὅτι ὁ συγγραφεὺς εἶναι τὸ ἴδιο 

πρόσωπο μὲ τὸν ἐπώνυμο ἥρωα τοῦ σατιρικοῦ δράματος τοῦ τέλους τοῦ δωδεκάτου 

αἰῶνος στὴν Κωνσταντινούπολη-, δημοσίευσε τὴν σάτιρά του, γνώριζε ἄριστα τὶς 

πολιτικὲς καὶ κοινωνικὲς συνθῆκες τῆς βασιλευούσης∙ πλάθει τὴν νέκυιά του κατ’ 

ἀπομίμησιν τῆς ὁμηρικῆς, μὲ πολλὲς κωμικὲς σκηνὲς καὶ περισσότερες δραματικὲς 

γιὰ τὴν Θεσσαλονίκη καὶ τὴν πρωτεύουσα∙ ἀνοίγει διάλογο μὲ τὴν ἑλληνικὴ ἱστορία 

καὶ τὴν μυθολογία της ἀκόμη ζωηρότερο, ἐντάσσων ἀμφότερες στὴν καθημερινότητα 

τῆς βυζαντινῆς κοινωνίας, ἀλλὰ καὶ ἐπισημαίνει τὸν ἐφησυχασμό της καὶ τὴν 

ἀδράνειά της, καθὼς καὶ τὴν ἀδιαφορία τῶν ἀνθρώπων της γιὰ τὰ τρέχοντα 

προβλήματα τῆς αὐτοκρατορίας. Ὁ «Τιμαρίων» δὲν εἶναι τὸ μόνο δραματικὸ ἔργο τοῦ 

μεσαιωνικοῦ μας πολιτισμοῦ, προηγεῖται ὁ «Φιλόπατρις» κι ἀκολουθεῖ ὁ «Μάζαρις» 

καὶ  ἄλλα, ἂν καὶ δὲν ἀφορᾶ τὸ πονημάτιό μας ἡ ἀνάλυση τῶν λογοτεχνικῶν 

κειμένων τῆς βυζαντινῆς αὐτῆς ἐποχῆς ἢ καὶ ἡ μελέτη τῆς λογοτεχνικῆς της 

παραγωγῆς∙ οἱ πολιτικὲς καὶ πολιτιστικὲς διαστάσεις τοῦ «Τιμαρίωνος» ἕλκουν τὴν 

προσοχή μας καὶ μᾶς προσφέρουν τὴν ἀφορμὴ γιὰ σύγκριση μὲ ἀντίστοιχα 

φαινόμενα τῆς ἐποχῆς μας… Ὁ Τιμαρίων τηρεῖ ἴσες ἀποστάσεις μεταξὺ τῶν δύο 

θρησκειῶν, ἂν καὶ στὸν κάτω κόσμο ὑπερτεροῦν τὰ ἑλληνικὰ στοχεῖα, ἀλλὰ μὲ 



32 
 

τρόπο πιὸ ἐπίγειο ἀπὸ ἐκεῖνα τῆς ἑλληνικῆς μυθολογίας, ἀκόμη καὶ τῆς ἐποχῆς τοῦ 

Λουκιανοῦ, τὸν ὁποῖο πολλοὶ Δυτικοὶ θέτουν ὡς πρότυπο τοῦ συγγραφέως...  

 

Ἡ Κόλασις -ὡς ἔννοια ἀκόμη καὶ μὲ τὴν πλατωνικὴ μορφὴ τοῦ τελευταίου βιβλίου 

τῆς «Πολιτείας», μὲ τὴν ὁποία κλείνει καὶ ἡ πληρέστερη πραγματεία δεσποτικῆς 

ἐξουσίας στὴν ἱστορία, καὶ τῶν περιπετειῶν τοῦ Ἠρὸς τοῦ Ἀρμενίου-, ἀπουσιάζει∙ 

δηλαδή, ὁ ἁπλὸς ἀναγνώστης, ὁ σχετικὰ μορφωμένος σύγχρονός του, παραδεχόταν 

ὅτι δὲν ὑπῆρχε ἡ αὐστηρὴ καὶ ἀπόλυτη τιμωρία τῶν ἁμαρτωλῶν, ἀλλὰ οὔτε, κι αὐτὸ 

ἴσως εἶναι πιὸ σημαντικό, ὁ Παράδεισος∙ ἡ ζωὴ στὴν γῆ, στὸν πάνω κόσμο, εἶναι 

πάντα προτιμώτερη. Ἡ διαφορὰ κρίνεται μὲ τὴν «Θεία Κωμωδία», ἡ ὁποία ἐγράφη 

διακόσια χρόνια περίπου ἀργότερα καὶ στὴν ὁποία ἡ Κόλασις, τὸ Καθαρτήριον καὶ ὁ 

Παράδεισος εἶναι παρόντα στὴν καθημερινὴ ζωὴ τῶν Ἰταλῶν∙ κι ἔμειναν παρόντα 

ἐπὶ μερικοὺς αἰῶνες ἀκόμη στὴν Δυτικὴ Εὐρώπη, ἀλλὰ καὶ διαμόρφρωσαν τὸ ἦθος 

τῶν ἀνθρώπων της, μὲ τὸν διαρκῆ φόβο τῆς μετὰ θάνατον ζωῆς ἢ τῆς δεσμεύσεώς 

τους στὴν ὅποια ἐσχατολογικὴ ἀντίληψη. Ὁ Δάντης θεωρεῖται ὁ γενάρχης τῆς 

νεωτέρας εὐρωπαϊκῆς λογοτεχνίας καὶ ὁ πρῶτος μεγάλος συγγραφέας σὲ νεώτερη 

εὐρωπαϊκὴ γλῶσσα κι ὄχι στὴ λατινική, ἐνῶ εἶναι καὶ ὁ πρωτεργάτης  τῆς ἰταλικῆς 

γλώσσης.’’28  

 

Ὁ «Τιμαρίων» καταγράφει ‘’τὴν καθημερινὴ ζωὴ τῆς ἐποχῆς του στὴν Πόλη καὶ στὴν 

ἐπαρχία, καθὼς ἡ ἐξέλιξη τῆς κωμωδίας ἀρχίζει ἀπ’  τὴν Θεσσαλονίκη καὶ 

καταλήγει στὴν Κωνσταντινούπολη, ἑκατὸ χρόνια πρὶν ἀπ’ τὴν ἅλωσή της ἀπ’ τοὺς 

Λατίνους καὶ ὀγδόντα ἀπ’ τὴν κατάληψη κι ἰσοπέδωση τῆς Θεσσαλονίκης ἀπ’ τοὺς 

Νορμανδούς∙ πρότυπό του εἶναι περισσότερο ἡ Νέκυια τῆς «Ὀδυσσείας» κι 

ὀλιγώτερον τὰ ἔργα τοῦ Λουκιανοῦ∙ ἡ συνύπαρξη στὸ συμβούλιο τῶν Κριτῶν τοῦ 

Κάτω κόσμου, τῶν ἀρχαίων ἡμιθέων, Μίνωος, Αἰακοῦ, ἀλλὰ καὶ τοῦ εἰκονομάχου 

βασιλέως Θεοφίλου, προβάλλει ἀνοχὴ καὶ συμβίωση τῆς ἑλληνικῆς πραγματικότητος 

μὲ τὴν καθημερινότητά τους, καθὼς τὸ ἔργο διαβάστηκε ἀπ’ τὴν βυζαντινὴ κοινωνία. 

Ἴσως ἀπετέλεσε καὶ τὸ πρότυπο τοῦ Γεωργίου Πλήθωνος Γεμιστοῦ. Οἱ διαφορὲς μὲ 

τὸν Δάντη χαώδεις, καθὼς ὁ Τιμαρίων ἔγραψε ἀνθρωποκεντρικὸ ἔργο, κωμῳδία, ἐνῶ 

ὁ Ἰταλὸς σοφὸς θρησκευτικὸ κείμενο, ἀντίστοιχο μὲ τοὺς βίους Ἁγίων τῆς Ὀρθοδοξίας, 

ἀλλὰ ἐξαιρετικῆς ποιότητος, μὲ σκοπὸ τὴν ἀπόλυτη ὑπακοὴ τῶν πάντων εἰς τὰς 

ἐπιταγὰς τῆς θρησκείας. Ἄλλωστε, καὶ μετὰ τὴν «Θεία Κωμωδία» στὰ ἰταλικά, στὰ 

λατινικὰ ἦταν πάλι ὅλα τὰ ἄλλα ἔργα του…’’ Τὴν θύραθεν παιδεία ὑπηρετεῖ ὁ 

«Τιμαρίων»,  ὡς καθημερινὴ πρακτικὴ κι ὕμνο τῆς ἐπιγείου ζωῆς… 

 
28 Ὅρα στὶς «ἀναλύσεις» «Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Ἀπ’ τὸν ἐφησυχασμὸ στὶς διομολογήσεις», σελ. 2, 8. 



33 
 

«Ἡδυσμένῳ λόγῳ…» 

 

Ἡ ἁπτὴ ἀπόδειξη τῆς κατατάξεως τῶν δραματικῶν ἔργων τοῦ Σαίξπηρ ὡς δραμάτων 

μόνο κι ὄχι ὡς τραγῳδιῶν εἶναι ἡ ἔλλειψη τοῦ ἡδυσμένου λόγου στὴν πλοκή τους, 

πέραν τῶν ὅσων ἄλλων ὑπάρχουν, ἀλλὰ ἡ ἐπεξεργασία αὐτῶν θὰ μᾶς ὁδηγήσει εἰς 

ἄλλας ἀτραπούς∙ ἄλλωστε, ἡ προσέγγισή μας εἶναι ἱστορικὴ καὶ πολιτικὴ κι ὄχι 

ἐξελίξεως τῆς δραματικῆς τέχνης στοὺς διάφορους λαούς. Ἔτσι, ἀνατρέχοντας εἰς 

τὸν ὁρισμὸν τοῦ Ἀριστοτέλους διαβάζουμε: ‘’«Ἔστιν οὖν τραγῳδία μίμησις πράξεως 

σπουδαίας καὶ τελείας, μέγεθος ἐχούσης, ἡδυσμένῳ λόγῳ, χωρὶς ἑκάστου τῶν εἰδῶν ἐν 

τοῖς μορίοις, δρώντων καὶ οὐ δι’ ἀπαγγελίας, δι΄ ἐλέου καὶ φόβου περαίνουσα τὴν τῶν 

τοιούτων παθημάτων κάθαρσιν».29 Τί εἶναι ἡ τραγῳδία; «μίμησις πράξεως», ἀπομίμηση 

τῆς ὅποιας πράξεως κι ὄχι ἀναπαράστασή της, περισσότερον ἢ ὀλιγώτερον πιστή, 

«σπουδαίας καὶ τελείας», ἡ ὁποία πρᾶξις εἶναι σπουδαία καὶ ὁλοκληρωμένη, τέλεια, 

αὐτὴ καθεαυτή, «μέγεθος ἐχούσης», μὲ συγκεκριμένο μέγεθος, ἀρχή, μέση καὶ τέλος, 

«ἡδυσμένῳ λόγῳ», μὲ ἁρμονικό, μουσικὸ λόγο, «χωρὶς ἑκάστου τῶν εἰδῶν ἐν τοῖς 

μορίοις», ὅπως καὶ ὅτι στὶς ἐπὶ μέρους σκηνές της, στὰ μόριά της, δὲν παρουσιάζονται 

ὅλες οἱ σκηνικὲς μορφές, «δρώντων καὶ οὐ δι’ ἀπαγγελίας», μὲ δράση τῶν ὑποκριτῶν 

καὶ ὄχι μὲ ἀπαγγελία τοῦ ἑνός, ὅπως γινόταν στὸ ἔπος, καὶ «δι’ ἐλέου καὶ φόβου 

περαίνουσα τὴν τῶν τοιούτων παθημάτων κάθαρσιν», καὶ μὲ ἔλεος καὶ φόβο 

ὁλοκληρώνουσα τὴν κάθαρσιν αὐτῶν τῶν παθημάτων. «Τραγῳδία λοιπὸν εἶναι μίμησις 

πράξεως σοβαρᾶς καὶ τελείας (καθ’ ἑαυτήν), ἡ ὁποία ἔχει (ἀρκετὸν) μέγεθος, διὰ λόγου 

ἡδυσμένου μὲ χωριστὰ ἕκαστον εἶδος (ἡδύσματος) εἰς τὰ (διάφορα) αὐτῆς μέρη, καὶ 

διεξαγωμένη διὰ δράσεως  καὶ οὐχὶ δι’ ἀπαγγελίας, ἐπιτυγχάνουσα διὰ τοῦ ἐλέου καὶ 

τοῦ φόβου (ποὺ διεγείρει) τὴν κάθαρσιν τῶν τοιούτων (οἰκτρῶν καὶ φοβερῶν) 

παθημάτων». Τὸ κριτήριο τῆς τραγῳδίας δὲν εἶναι ὁ συγκεκριμένος μύθος καὶ τὰ 

πάθη τῶν ἡρώων του, ἀλλὰ ἡ διδασκαλία τους, ἡ μίμησις τῆς σπουδαίας καὶ τελείας 

πράξεως, πλήρους καὶ ὁλοκληρωμένης, ὡς πλοκῆς ἡδυσμένῳ λόγῳ καὶ μὲ 

ὁλοκλήρωση τὴν κάθαρση ἀπ’ τὰ παθήματα αὐτά∙ τὸ κριτήριο εἶναι ἡ αἴσθησις τὴν 

ὁποία ἀποκομίζουν οἱ πολῖτες ἀπ’ τὴν διδασκαλία, ὁλόκληρη τὴν ἡμέρα, τῶν τριῶν 

τραγῳδιῶν καὶ τοῦ σατιρικοῦ δράματος. Τὸ τί σημαίνει «ἡδυσμένῳ λόγῳ», τὸ ἐξηγεῖ 

ἀμέσως μετά: «λέγω δὲ ἡδυσμένον μὲν λόγον τὸν ἔχοντα ῥυθμὸν καὶ ἁρμονίαν καὶ 

μέλος, τὸ δὲ χωρὶς τοῖς εἴδεσι τὸ διὰ μέτρων ἔνια μόνον περαίνεσθαι καὶ πάλιν ἕτερα 

διὰ μέλους».30 Ὁ ἁρμονικὸς λόγος ἐκφράζεται σὲ ἄλλες σκηνές, ὅπως στὶς 

 
 
29 Ὅρα, εἰς τὰς «ἀναλύσεις» «Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Ἡ εὐαισθησία τῶν Ὁλυμπίων θεῶν», σελ. 4, καὶ 

Ἀριστοτέλους, «Περὶ Ποιητικῆς», κεφ. στ’, παρ. 2 (1449β23-27), (μετάφραση, Σίμου Μενάρδου). 
30 Αὐτόθι, σελ. 5 καὶ Ἀριστοτέλους, παρ. 3, (1449β27-30).  



34 
 

διαλογικές, μὲ τὸ μέτρο, καὶ σὲ ἄλλες, ὅπως στὰ χορικά, μὲ τὴν μελῳδία, τὸν ῥυθμό, 

τὴν ἁρμονία καὶ τὸ μέλος: «Ἐννοῶ δὲ ἡδυσμένον λόγον μὲν τὸν ἔχοντα ρυθμὸν καὶ 

ἁρμονίαν καὶ μέλος, τὸ δὲ χωριστὰ δι’ ἑκάστου εἴδους ἐννοῶ, ὅτι τινα μόνον διὰ μέτρων 

διεξάγονται καὶ πάλιν ἄλλα διὰ μέλους». Τὴν ἀδιάρρηκτη ἑνότητα τῶν τεσσάρων, 

λόγου, ῥυθμοῦ, ἁρμονίας καὶ μέλους, θέτει καὶ ὁ Σταγειρίτης ὡς κύριο στοιχεῖο τῆς 

τραγῳδίας, καὶ προσδιορίζον αὐτὸ πρωτίστως τὴν διδασκαλία της εἰς τὸ θέατρον…  

Εἰς τὴν περιγραφὴν τοῦ σχηματισμοῦ τῶν λέξων καὶ τῆς προφορᾶς τους ὁ 

Ἀριστοτέλης, ἐπιμένει εἰς τὸ «Περὶ Ποιητικῆς» καὶ εἰς ’τὰ περὶ προφορᾶς τῶν 

γραμμάτων, ἀπ’ τὰ «σχήμασίν τε στόματος καὶ τόποις», κατὰ τὴν ἐκφορὰν τοῦ 

πνεύματος κι ὅτι αὐτά, «παρὰ τοῖς μετρικοῖς προσήκει θεωρεῖν»…’ ὅπως καὶ  στὶς 

’ἀντίστοιχες ἀναφορὲς τοῦ Πλάτωνος καὶ τῶν ἄλλων ἕως τῶν ἀλεξανδρινῶν καὶ 

πατέρων τῆς ἐκκλησίας, ὅτι μετρικοὶ ἦταν οἱ Δημοδιδάσκαλοί μας μέχρι τὶς 

προηγούμενες γενιές μας, καὶ μερικοὶ ἡρωικοὶ εἶναι ἀκόμη Ὄρθιοι.’’31  

 

 Ἡ στέρηση ἀπ’ τὴν τραγῳδία τοῦ ἡδυσμένου λόγου, ἤτοι τῆς ἀδιαρρήκτου ταυτίσεώς 

του μετὰ τῶν μέλους ἁρμονίας καὶ ῥυθμοῦ, ἐπιφέρει αὐτομάτως τὴν ἔκπτωση τοῦ 

λόγου της σὲ ἁπλὸ δραματικὸ καὶ τοῦ ἐνεργοῦ πολίτου ἀπ’ τὴν τραγικὴ πράξη σὲ ἁπλὸ 

ἀκροατή∙ ἡ καθοριστικὴ αὐτὴ διαφορὰ ἀπουσιάζει ἀπ’ τὴν δυτικὴ  σκέψη, ἐπειδὴ ἦταν 

φύσει ἀδύνατον κατανοῆσαι αὐτὴν στὴν λατινικὴ γλῶσσα, κατὰ τὴν εὔστοχη 

ὑπογράμμιση τοῦ Ἀριστείδου τοῦ Κοϊντυλιανοῦ, ὅπως ἔχουμε ἀναφέρει, ἀλλὰ καὶ τὸ 

ἀναγνωρίζει ἐμμέσως πλὴν σαφῶς κι ὁ Ἅγιος Αὐγουστῖνος, ἀγνοῶν τὴν ἑλληνικὴ 

γλῶσσα καὶ τὸν λόγον  τοῦ Ἰησοῦ: ‘’Τὴν καθοριστικὴ διαφορὰ τὴν ἔχει ἐπισημάνει ὁ 

Ἀπόστολος Παῦλος, εἰς τὴν «Α’ Πρὸς Κορινθίους» ἐπιστολήν του: «ἐπειδὴ καὶ Ἰουδαῖοι 

σημεῖον αἰτοῦσι καὶ Ἕλληνες σοφίαν ζητοῦσιν»·32 δηλαδή, λέει ὁ κορυφαῖος τῶν 

Ἀποστόλων, ὅτι, «ἐπειδὴ κι οἱ Ἰουδαῖοι σημεῖον αἰτοῦν κι οἱ Ἕλληνες σοφίαν ζητοῦν», 

ἔχουν ἄλλη ἀντίληψη. Ἡ διαφορά, κριτήριο τοῦ πολιτισμοῦ τους, τὸ ὁποῖο ἔχει 

διαπιστώσει ὁ Ἀπόστολος, καθὼς γνώριζε ἄριστα τὴν ἑλληνικὴ γλῶσσα, εἶχε 

σπουδάσει ἑλληνικὴ φιλοσοφία στὴν Ταρσό, μᾶλλον στὴν στωικὴ σχολή, κι εἶχε 

περάσει κι ἀπ’ τὸν Ἄρειο Πάγο, μὲ τοὺς ζωογόνους του φιλοσοφικοὺς διάλογους μὲ 

τοὺς σοφώτερους τοῦ κόσμου τῆς ἐποχῆς του· στὴν πράξη χαράσσει τοὺς δύο 

διαφορετικοὺς δρόμους, τὸν ἰουδαϊκό, μὲ τὸν γραπτὸ λόγο κι ἀναμονὴ τοῦ θεϊκοῦ 

σημείου γιὰ τὴν δικαίωσή του, καὶ τὸν ἑλληνικὸ τοῦ προφορικοῦ λόγου, μὲ τὴν ἐνεργὸ 

συμμετοχὴ ἑκάστου εἰς τὴν ἀναζήτησιν τῆς πολιτικῆς του ὁδοῦ. 

 
31 Ὅρα, εἰς τὰς «ἀναλύσεις» «Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Ἐπάνοδος εἰς τὸν ρόλον τοῦ ἤθους», σελ. 65, 88 καὶ 

Ἀριστοτέλους, αὐτόθι, κεφ. κ, παρ, 4, 1456β30-36. 
32 Αὐτόθι, σελ. 65 καὶ Ἀποστόλου Παύλου, «Α’ Πρὸς Κορινθίους», κεφ. α’, παρ. 22.  



35 
 

  Ὁ Γρηγόριος ὁ Νύσσης, ἐπισημαίνει τὴν διαφοράν, «Ἀλλὰ τὸ μὲν εἶναι Λόγον Θεοῦ 

καὶ Πνεῦμα, διά τε τῶν κοινῶν ἐννοιῶν ὁ Ἕλλην καὶ διὰ τῶν Γραφικῶν ὁ Ἰουδαῖος»· «ἡ 

ὕπαρξη τοῦ Λόγου τοῦ Θεοῦ καὶ τοῦ Πνεύματος πηγάζει, διὰ τῶν κοινῶν ἐννοιῶν, τοῦ 

διαλόγου, ὅπως πεισθεῖ ὁ Ἕλλην καὶ διὰ τῶν Γραπτῶν ὁ Ἰουδαῖος».’’33 

  Οἱ ἐπισημάνσεις τοῦ Ἀποστόλου Παύλου ἔγιναν, τέσσερα περίπου ἔτη, μετὰ τὴν 

πρώτην μακρὰν διαμονή του εἰς Κόρινθον, μὲ σκοπὸ τὴν ἄρση τῶν διαφωνιῶν ποὺ 

εἶχαν ἀνακύψει μεταξὺ τῶν μελῶν τῆς χριστιανικῆς ἐκκλησίας κι ἴσως, καθαρὴ 

ὑπόθεσις δική μας, ἀντεγκλήσεων μεταξὺ τῶν Ἑλλήνων καὶ τῶν Ἰουδαίων τῆς 

πόλεως· χαράσσει ὅμως καὶ τὴν πρώτην καὶ καθοριστικὴν διαφορὰν μεταξὺ τοῦ 

ἑλληνικοῦ καὶ τοῦ ἰουδαϊκοῦ λόγου, δηλαδὴ τοῦ λόγου τοῦ Ὁμήρου καὶ τῆς ἀμέσου 

δημοκρατίας, τῆς ἀνθρωπομορφικῆς θρησκείας, καὶ τοῦ λόγου τοῦ Μωϋσέως καὶ τῆς 

Παλαιᾶς Διαθήκης, τῆς πλέον αὐστηρᾶς μονοθεϊστικῆς θρησκείας στὴν ἱστορία· 

στὴν κρίση του κλίνει πρὸς τὸν ἑλληνικό, τὸν προφορικὸ λόγο, κι ὄχι πρὸς τὸν 

γραπτὸν τῆς ἰουδαϊκῆς παραδόσεως. Τὴν ἀναζήτηση τῆς σοφίας θέτει ὡς κύρια 

ἀρετὴ τῶν Χριστιανῶν κι ὄχι τὴν παράκληση γιὰ οὐράνιο σῆμα, τὴν παρέμβαση τῆς 

θεϊκῆς ἐντολῆς· τὴν ἀναζήτηση αὐτὴ ἐπαναλαμβάνει κι ὁ Γρηγόριος ὁ Νύσσης, τρεῖς 

αἰῶνες ἀργότερα, ὅταν εἶχαν ἀρχίσει οἱ πρῶτες ἀμφισβητήσεις τῆς τριαδικῆς 

ὑποστάσεως καὶ φύσεως τοῦ Θεοῦ ἀπὸ δυτικοὺς ἱερωμένους, ἐκκινουμένας ἀπ’ τὴν 

ἐνδεῆν καὶ βάρβαρον λατινικὴν γλῶσσαν των, κατὰ τὸν πατριάρχην Φώτιον.  

 

Οἱ ἀναφορὲς αὐτὲς κι ἰδιαιτέρως τῶν πατέρων τῆς ἐκκλησίας μᾶς διευκρυνίζουν ἕνα 

πρᾶγμα, τὴν ἀναζήτηση τοῦ Θεοῦ μέσα ἀπ’ τὸν παραινετικὸ καὶ παραβολικὸ λόγο, τὸν 

διαλεκτικὸ καὶ δημιουργικὸ τῆς σκέψεως τῶν Ἑλλήνων, τὸν προφορικό τους λόγο, κι 

ὄχι μέσα ἀπ’ τὸν τυποποιημένο γραπτὸ λόγο τῶν Γραφῶν· ὁ γραπτὸς λόγος τῶν 

Γραφῶν εἶναι λόγος κατηγορηματικὸς κι ἀπόλυτος, τὸν ἀποδέχεσαι καὶ τὸν 

ὑπηρετεῖς πιστὰ καὶ χωρὶς οὐδεμία ἀμφισβήτηση· ὁ προφορικὸς λόγος ἐμπεριέχει τὴν 

ἀμφισβήτηση καὶ τὸν διάλογο, τὸ «διὰ τῶν κοινῶν ἐννοιῶν», ὅπως ἦταν ἡ 

ἀρχαιοελληνικὴ θρησκεία κι οἱ χρησμοὶ τῶν μαντείων της. Οἱ ὁλοκληρωτικὲς 

ἰδεολογίες διέπονται ἀπ’ τὴν ἴδια μονοσήμαντη λογικὴ τῶν μονοθεϊστικῶν 

θρησκειῶν, μὲ τὴν ἐφαρμογή τους στὰ πολιτικὰ συστήματά τους· ἔτσι, διακηρύσσουν 

τὶς ἀρχὲς ἐλευθερίας, ἰσότητος κι ἰσονομίας ἐντὸς τῶν ἰδεολογιῶν τους, ἀλλὰ 

ἀγνοοῦν παντελῶς τὸ πῶς ἐφαρμόζονται αὐτὲς στὴν πράξη. Ὁ καπιταλισμὸς 

προβάλλει τὶς ἀρχὲς τῆς ἀγγλικῆς κοινοβουλευτικῆς δημοκρατίας, ἀλλὰ παραβλέπει 

ἢ ἀποκρύπτει τὸ τί συνέβαινε μὲ τὴν ἐφαρμογή της στὴν πράξη, ὄχι μόνο στὶς 

ἀποικίες, παρὰ καὶ στὴν Ἰρλανδία, στὴν Γαλλία, στὴν Γερμανία καὶ στὶς ἄλλες 

 
33 Αὐτόθι, σελ. 65 καὶ Γρηγορίου Νύσσης, «Λόγος Κατηχητικὸς ὁ Μέγας», κεφ, ε’, παρ. 1. 



36 
 

ἀποικιακὲς δυνάμεις, ἀλλὰ καὶ στὶς Ἡνωμένες Πολιτεῖες, μὲ τοὺς Ἰνδιάνους καὶ τοὺς 

μαύρους ἢ καὶ σὲ ὅλες τους, μὲ τὴν ἐξαθλίωση τῶν κατωτέρων τάξεων· ἐὰν 

συνέβαινε σὲ κάποιες χῶρες παραβίαση τῶν δημοκρατικῶν ἀξιῶν, ὅπως στὴν 

Ἑλλάδα κι ἄλλες ἐξαρτώμενές τους, τὸ καταδίκαζαν ἀμέσως καὶ πομποδῶς, ἀλλὰ 

ὄχι καὶ τὰ χειρότερα δικά τους, οὔτε φυσικὰ ὅσα ἔκαναν οἱ ἴδιες, ὅπως μὲ τὴν κατοχὴ 

τοῦ Πειραιῶς καὶ τὴν λοιμικὴ στὸν κριμαϊκὸ πόλεμο, ὡς γεγονότα τὸν δέκατο ἔνατο 

αἰῶνα, ἐνῶ καὶ στὰ Δεκεμβριανὰ μετὰ τὴν ἀπελευθέρωση ἀπ’ τοὺς Γερμανοὺς δὲν 

εἶναι λιγώτερα, μὲ κορυφαῖα τὶς κατηγορίες κατὰ τῶν κομμουνιστῶν ἡγετῶν, ὅτι ἦταν 

πράκτορες τῶν Ἐγγλέζων, μόλις ἔχαναν τὴν ἐξουσία στὸ κόμμα τους καὶ τὸν 

καταλογισμὸ τῶν ἴδιων κατηγοριῶν στοὺς ἀντιπάλους τους, μόλις ἀνακτοῦσαν τὴν 

ἐξουσία! Τὸ ἀντίστοιχο καὶ μὲ χειρότερη μορφὴ γινόταν καὶ διεθνῶς στὴν ἐφαρμογὴ 

τῆς κομμουνιστικῆς ἰδεολογίας, γιὰ τὰ ὁποῖα ἔχουμε ἀναφέρει πολλά, ἀλλὰ κι ἄλλα 

τινα ἔχουν μείνει ἀσχολίαστα… 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



37 
 

2 

  

Οἱ διερευνήσεις γενέσεως τῆς ἀνθρωπομορφικῆς θρησκείας καὶ τῆς ἀπουσίας 

θρησκευτικῆς ἢ ἰδεολογικῆς πίστεως στοὺς ἀνθρώπους της ἔχουν ἀντικείμενο 

πρακτικὸ μὲ διττῆ μορφή: ἡ πρώτη καὶ σημαντικότερη εἶναι ἡ ἄνεση κατακτήσεως 

ἐλευθέρας σκέψεως καὶ πρακτικῆς, ὡς ἐπακόλουθό της ὑπὸ τοῦ ἰδίου προσώπου, μὲ 

παρόρμηση  ἀπ’ τὶς ἱστορικὲς καὶ πολιτιστικὲς δυνατότητες τῆς γλώσσης του, τοῦ 

λόγου του καλύτερα, καὶ τῶν παραδόσεων τῆς ἐθνότητός του, τῆς κοινότητός του, μαζὶ 

φυσικὰ μὲ τὸ οἰκογενειακό του περιβάλλον, ἰδιαιτέρως κατὰ τὴν παιδική του ἡλικία· ἡ 

δεύτερη πηγάζει ἀπ’ τὸν προσωπικό του χαρακτῆρα καὶ τὶς ἱκανότητές του 

ἀξιοποιήσεως τῶν πνευματικῶν του δυνατοτήτων. Τὴν διαφορὰ τῶν διαφόρων ἐθνῶν 

ἢ λαῶν, τὴν ἔχουν ἐπισημάνει πολλὲς φορὲς οἱ Ἕλληνες: ‘’Ὁ ἑλληνικὸς λαὸς ὅμως 

διατήρησε καὶ στὰ χρόνια τῆς δουλείας τὴν εὐαισθησία του, εἴτε μὲ τὴν μορφὴ τῆς 

ἀναζητήσεως τῆς ἐκφράσεώς του μέσα ἀπ’ τὴν ἀττικὴ διάλεκτο, εἴτε μὲ τὴν κοινοτική 

του παράδοση καὶ τὴν δημοτικὴ καὶ ἐκκλησιαστικὴ μουσική, ἀλλὰ καὶ τὸν Ὅμηρο ὡς 

βάσιν τῆς παιδείας του∙ τὴν ἐμμέλειά του ἀναζητοῦσε, ἔστω κι ἂν τὴν ἀνακτοῦσε 

πολὺ λίγες φορὲς καὶ γιὰ πολὺ σύντομα χρονικὰ διαστήματα, ἐνῶ τὶς περισσότερες 

ἀπογοητευόταν. Ἡ ἀναζήτηση παρέμεινε ὁλοζώντανη στὴν μακραίωνα ἱστορία του 

καὶ ἦταν ἰσχυρότατη στὰ χρόνια τῆς δουλείας∙ εἶχαν τὴν αἴσθηση τῆς μεγάλης 

κληρονομίας τους, ἔστω κι ἂν δὲν τὴν τιμοῦσαν καὶ τόσο, ἀλλὰ στὸ δημοτικὸ χορὸ 

καὶ στὸ τραγοῦδι, στὴν ἐκκλησιαστικὴ μουσική, στὴν ἀνάλαφρη κωμῳδία καὶ στὶς 

βακχικὲς ἑορτὲς καὶ στὸ λαϊκὸ τραγοῦδι τὴν ἀπομιμοῦνταν δεόντως... Συνεχίζει ὁ 

Ἑλληνισμὸς τὴν παράδοση τοῦ Ἰσοκράτους: «τὸ τῶν Ἑλλήνων ὄνομα πεποίηκε μηκέτι 

τοῦ γένους, ἀλλὰ τῆς διανοίας δοκεῖν εἶναι, καὶ μᾶλλον Ἕλληνας καλεῖσθαι τοὺς τῆς 

παιδεύσεως τῆς ἡμετέρας ἢ τοὺς τῆς κοινῆς φύσεως μετέχοντας»∙34 ἑπτὰ αἰῶνες 

ἀργότερα ὁ Λιβάνιος, διδάσκαλος καὶ στενὸς φίλος τοῦ Ἰουλιανοῦ, ὑπογραμμίζει 

πρὸς τοὺς Ἀντιοχεῖς, «εἰ δὴ τοῖς λόγοις μᾶλλον ἢ τῷ γένει τὸν Ἕλληνα κλητέον». Τὸ 

380 π.Χ. ἔγραψε τὸν «Πανηγυρικόν» του ὁ φιλόσοφος, δηλαδὴ μετὰ τὴν ὑπογραφὴ 

τῆς ἐπαισχύντου Ἀνταλκιδείου εἰρήνης, ἀλλὰ ἐξέφραζε τὴν ἀντίσταση στὸ πνεῦμα 

τῆς ἐποχῆς∙ στὸ τέλος τῆς ῥωμαϊκῆς ἐποχῆς, τὸ 360 μ. Χ. ἐξεφωνήθη ὁ «Ἀντιοχικός», 

ὅταν ἦταν ἀκόμη αὐτοκράτωρ ὁ Ἀρειανὸς Κωνστάντιος καὶ ὁ Ἰουλιανὸς ἔνδοξος 

καῖσαρ τῆς Γαλατίας.’’  

 

 
34 Ὅρα, εἰς τὰς «ἀναλύσεις» «Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Ἡ εὐαισθησία τῶν Ὀλυμπίων θεῶν», σελ. 42-3, 
Ἰσοκράτους, «Πανηγυρικός», παρ. 50, καὶ ὅρα ἀ., σελ. 23, κ., ἑ., καὶ εἰς τὰς «ἀναλύσεις», «Ὁ λόγος τοῦ 

Οἰδίποδος», σελ. 34, κ.,ἑ., «Ὁ κεστὸς ἱμάς», σελ. 45, κ., ἑ.  



38 
 

Τὸ ἔχουμε ἐπαναλάβει πολλὲς φρές, ὁ Ἑλληνισμὸς ἐκφράζει τὸν τρόπο ζωῆς τοῦ 

ἐλευθέρου ἀνθρώπου καὶ τὸν σεβασμὸ τῶν δημοκρατικῶν ἀξιῶν, ἐνῶ ἡ ἄρνηση 

αὐτῶν χαρακτήριζε τὸν δοῦλο καὶ τὸν τυραννικὸ χαρακτῆρα, ποὺ δὲν διέφεραν καὶ 

πολύ, ὅπως ἐπιγραμματικὰ θέτει τὸ πρόβλημα ὁ Σωκράτης εἰς τὰς «Νεφέλας»∙ ὁ 

Σωκράτης, τὸ 424 π.Χ, ὅταν ἐδιδάχθη ἡ κωμῳδία, μετὰ ἀπὸ ἑπτὰ ἔτη πολέμου καὶ τῆς 

καταστροφικῆς λοιμικῆς, εἶχε πλέον ὄνομα, ὡς καλὸς φιλόσοφος κι ὡς γενναῖος 

ὁπλίτης καὶ ὑπόδειγμα πολίτου. Ἑπομένως ἠδύνατο διδάξαι τὸ ποιός εἶναι ὁ 

βάρβαρος: ‘’Αὐτὸ σημαίνει, ὅτι κι ὅσοι Ἕλληνες δὲν τιμοῦσαν ὡς ἦθος τὶς κοινωνικὲς 

ἀξίες κι ὡς πρακτικὴ τὴν ἰσηγορία τῆς δημοκρατίας, ἦταν βάρβαροι. Παράδειγμα, ἡ 

φράση τοῦ Σωκράτους πρὸς τὸν Στρεψιάδη, ὁ ὁποῖος ἦταν ἀνεπίδεκτος μαθήσεως 

καὶ προσαρμογῆς εἰς τὴν ἄμεσον δημοκρατίαν, ὅπως προαναφέραμε, τὰ 

συντεχνιακά του προνόμια τὸν ἐνδιέφεραν, κατὰ τὰ ἀντίστοιχα τῶν ἡμερῶν μας: 

 

Σωκ:  ἔνεστι δῆτά σοι λέγειν ἐν τῇ φύσει; 

           Στρ:   λέγειν μὲν οὐκ ἔνεστ’, ἀποστερεῖν δ’ ἔνι.’’35 

 

‘’Ἡ ἑλληνικὴ φιλοσοφία εἶχε βασικὴ ἀρχή της τὴν ἀποδοχὴ ἢ μᾶλλον τὴν ἔνταξη τοῦ 

διαφορετικοῦ στὴν κοινωνία της, στὴν πόλη36, ὅπως μὲ τὸν Σκύθην Ἀνάχαρσιν∙ στὴν 

πυθαγόρειο σχολή, π.χ., ἀπ’ τοὺς 218 μαθητὲς οἱ 7 ἦταν ἀλλοδαποί, βάρβαροι, ἐκ τῶν 

ὁποίων τέσσερες Καρχηδόνιοι καὶ ἕνας Ὑπερβόρειος, καὶ ἀπ’ τὶς δεκαεπτὰ γυναῖκες, 

δύο ἦταν Λευκανές, κατὰ τὴ βιογραφία τοῦ φιλοσόφου ἀπ’ τὸν Ἰάμβλιχο, ἐνῶ ὁ 

πρῶτος Καρχηδόνιος φιλόσοφος, στὴν ἑλληνικὴ γραμματεία, ἦταν ὁ Ἤριλλος, γύρω 

στὸ 280 π.Χ., καὶ ὁ δεύτερος, ὁ Κλειτόμαχος, μὲ πατρικὸ ὄνομα Ἀσδρούβας∙ ἔγινε καὶ 

ἀρχηγὸς τῆς Ἀκαδημίας τὸ 129 π.Χ., διαδεχθεὶς τὸν Καρνεάδη, ἂν καὶ ἦρθε στὴν 

Ἀκαδημία σὲ ἡλικία τεσσαράκοντα ἐτῶν, συνέγραψε ὑπέρ τὰ τετρακόσια βιβλία, ἐνῶ 

ἦταν ἐμβριθὴς στὶς τρεῖς σχολές, Ἀκαδημία, Περιπατητικὴ καὶ Στοά37. Ἀναφέρουμε 

τὸν Πυθαγόρα, διότι εἶναι ὁ πρῶτος μελετήσας τὴν φιλοσοφία καὶ τὴ μουσική, ἀλλὰ 

καὶ τὴν γεωμετρία, τὴν ἀριθμητική, τὰ μαθηματικά.’’ Ὁ Ἀσδρούβας ἔφθασε στὴν 

Ἀθήνα μετὰ τὴν καταστροφὴ τῆς Καρχηδόνος, τὸ 147  π.Χ., τὸ ἴδιο ἔτος μὲ τὴν 

κατάλυση τῆς Ἀχαϊκῆς Συμπολιτείας καὶ τὴν καταστροφὴ τῆς Κορίνθου καὶ πολλῶν 

ἄλλων πόλεων, μὲ μετατροπὴ τῆς Ἑλλάδος σὲ ρωμαϊκὴ ἐπαρχία∙ οἱ Ἀθηναῖοι ἀπὸ 

αἰῶνος πλέον ἔμειναν οὐδέτεροι καὶ τύποις δημοκρατία, μὲ ἀρκετὴ ἀνοχὴ ἐκ μέρους 

τῶν Ρωμαίων, ἀφοῦ δὲν τοὺς ἐνοχλοῦσαν καθόλου, ἀλλὰ οἱ φιλοσοφικές τους 

 
35 Ὅρα, ἀν, σελ. 22.  
36 Ὅρα, εἰς τὰς «ἀναλύσεις» «Τοῦ Ἐμμελοῦς», Ἀπ’ τὴν μουσικὴ στὴν γραμματική», σελ. 27 καὶ Roger-

Pol Droit, “La supériotité philosophique des barbares affirmée par les Grecs » « Philosophie comparée 

Gréce, Inde, Chine », ὅ.ἀ. 
37 Αὐτόθι καὶ Διοεγένους Λαερτίου, «Βίοι φιλοσόφων», «Κλειτόμαχος», βιβλ. Δ’, κεφ. ι’. 



39 
 

σχολὲς παρέμειναν οἱ καλύτερες τῆς αὐτοκρατορίας, μὲ διδασκαλία ὅμως στὰ 

ἑλληνικά. Ἦταν δοῦλοι τους καὶ τὸ ἀναγνώριζαν, ἀλλὰ προστάτευαν τὸν ἐλεύθερο, 

τρόπος τοῦ λέγειν, λόγο τους, ποὺ ἦταν ὑποτακτικὸς στὴν πράξη, στὶς σχέσεις τους 

μὲ τὴν κυρίαρχη ἐξουσία, μὲ ἀποτέλεσμα τὴν ἀπαξίωσή του σὲ μεγάλο βαθμό, τοῦ 

ἐμμελλοῦς πολιτικοῦ καὶ δραματικοῦ λόγου τους, ἀλλ’ ὅμως διατήρησαν τὴν 

ἐλεύθερο λόγο τους ἐντὸς τῶν κοινοτήτων τους στὰ ψηλὰ βουνὰ καὶ τῆς ἑλληνικῆς 

μουσικῆς τους, ὅπως καὶ τὴν ἄρνησή τους μεταφράσαι, ἔστω κι ἕνα κείμενο 

φιλοσοφικὸ ἢ δραματικὸ ἀπ’ τὰ λατινικά, ἐνῶ εἶχαν μεταφράσει τὸ σύνολο τῆς 

γραμματείας τους στὴν γλῶσσα τους. Ἔχει ἰδιαίτερη σημασία αὐτό, καθὼς οἱ πρῶτες 

μεταφράσεις  ἔγιναν τὸν 14ο αἰῶνα, ἀπ’ τὸν Μάξιμο Πλανούδη καὶ τοὺς Δημήτριο 

καὶ Πρόχορο Κυδώνη, κι ἀφοῦ εἶχαν μεσολαβήσει ἡ ἅλωση τῶν 

Κωνσταντινουπόλεως ἀπ’ τοὺς Σταυροφόρους κι ἡ φραγκοκρατία στὴν Ἑλλάδα.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



40 
 

3 
  

Ἡ συνειδητὴ κι ὁμόφωνη ἀπόφαση τῶν Ἑλλήνων σοφῶν τῆς ρωμαϊκῆς κατοχῆς, 

ἀλλὰ κι ὅσων λατινικῆς καταγωγῆς Ρωμαίων ἦταν ἄριστοι γνῶστες τῆς ἑλληνικῆς 

γλώσσης, ὅπως ὁ Ἀριστείδης ὁ Κοϊντυλιανός, νὰ μὴν μεταφράσουν, ἔστω καὶ τὰ 

καλύτερα ἔργα, τῆς λατινικῆς γραμματείας στὴν ἑλληνικὴ ἦταν καθαρὰ πολιτικὴ 

πράξη, μὲ οὐσιαστικὸ κίνητρο, ὅπως φαίνεται ἀπ’ τὰ σχόλιά τους, τὴ διατήρηση τῆς 

ἐλευθερίας τῆς σκέψεώς τους∙ ἦταν ζήτημα ἤθους κι ἁρμονικοῦ λόγου, τὰ ὁποῖα 

ἐντάσσονται στὴν ἐλεύθερη πολιτικὴ πρακτική. Ὡς ἔμμεση ἀπόδειξη ἀποτελεῖ ἡ 

ἀναφορὰ τοῦ Ἀριστείδου Κοϊντυλιανοῦ, γιὰ τὴν ἀδυναμία ἀποδοχῆς τοῦ ἐναρμονίου 

γένους ἀπ’ τοὺς Ῥωμαίους, ‘’ὅταν ἀναλύει τὶς διαφορὲς τοῦ διατονικοῦ, τοῦ 

χρωματικοῦ καὶ τοῦ ἐναρμονίου γένους τῆς μουσικῆς: τὸ ἐναρμόνιον γένος, γράφει, 

«παρὰ γὰρ τοῖς ἐπιφανεστάτοις ἐν μουσικῇ τετύχηκε παραδοχῆς, τοῖς δὲ πολλοῖς ἐστιν 

ἀδύνατον· ὅθεν ἀπέγνωσάν τινες τὴν κατὰ δίεσιν μελῳδίαν, διὰ τὴν αὑτῶν ἀσθένειαν, 

καὶ παντελῶς ἀμελῴδητον εἶναι τὸ διάστημα ὑπολαβόντες».’’38   

 

Οἱ παρατηρήσεις του ἐξελήφθησαν ὡς ἀδιανόητες ἀπ’ τοὺς Δυτικοὺς καὶ τοὺς 

πιστοὺς τῶν μονοθεϊστικῶν θρησκειῶν καὶ τῶν ὁλοκληρωτικῶν ἰδεολογιῶν, ὡς κάτι 

τὸ παντελῶς ἄγνωστο, καὶ δὲν ἔχουν ἄδικο∙ ἀπορρίπτουν ἢ δὲν γνωρίζουν φυσικὰ 

καὶ δὲν ἔχουν ἀξιοποιήσει τὴν σημασία καὶ τὴν πρακτικὴ βαρύτητα τοῦ ρόλου τοῦ 

ἤχου καὶ τῆς μουσικῆς στὴν διαμόρφωση τοῦ λόγου καὶ τοῦ ἤθους τοῦ ἀνθρώπου, 

ἐλευθέρου καὶ δημιουργικοῦ, εὐρύθμου κι ἁρμονικοῦ, μὲ τὴν ἰσηγορία του στὴν ἄμεσο 

δημοκρατία∙ ἀπ’ τὴν ἄλλη, στὴν ἐπιβολὴ αὐστηρᾶς δογματικῆς ἀπ’ τὴν θρησκεία καὶ 

τὴν ἰδεολογία, δουλικοῦ καὶ ὑποτακτικοῦ, μονοσημάντου λόγου, ἀμούσου καὶ 

ἀρρύθμου, ἀλλὰ καὶ τοῦ ἀντιστοίχου χαρακτῆρος του καὶ ἤθους του, ὅπως ἔχουμε 

ἀναφέρει, ὡς ἀρκετὰ γνωστὰ αὐτὰ εἰς τοὺς ἀναγνώστας «Τοῦ Ἐμμελοῦς»∙ μὲ ἄλλα 

λόγια ἀποδέχονται τὸν ἐλεύθερο διάλογο μὲ τοὺς  θεούς τους ἢ ὑποκύπτουν στὴν 

προσαρμογή τους ἢ στὴν ὑποταγή τους στὸν ἀνώτερο λόγο τοῦ Θεοῦ ἢ τοῦ 

καθοδηγητοῦ τῆς ἰδεολογίας κι ἀδυνατοῦν κατανοῆσαι, ἔστω κι ὡς ὑπόθεση, τὸν 

ἐλεύθερο καὶ δημουργικὸ λόγο τοῦ πολίτου, ὁπότε τὸν ἀπορρίπτουν, ὅπως οἱ Ῥωμαῖοι, 

«διὰ την αὑτῶν ἀσθένειαν ὡς παντελῶς ἀμελώδητον». Ἔτσι, φθάνουμε, μὲ τὴν 

ἱστορικὴ διαδρομή του, στὸν βιομηχανικὸ ἄνθρωπο καὶ στὸν ἐργάτη τῆς παραγωγῆς ἐν 

σειρᾷ τοῦ Σαρλώ, ἀδυνατοῦντα ἀναγνωρίσαι τὴν φύση τῆς γυναίκας! 

  Ἡ διαδρομὴ τῆς ἱστορίας χαρακτηρίζεται διαχρονικὰ ἀπ’ τὴν ἀναμέτρηση εἰρηνικὴ 

ἢ θερμὴ τῶν δύο αὐτῶν μορφῶν πολιτικῆς πρακτικῆς καὶ πολιτιστικῆς ἐκφράσεως, 

 
38 Ὅρα, ἀ, σελ. 24. 



41 
 

μὲ πολλαπλὲς τὶς παραλλαγές τους, ὅπως τὶς ἔχουμε περιγράψει, μὲ ἀναμφισβήτητη 

χρονικὴ ὑπεροχὴ τῆς μονοσημάντου λογικῆς καὶ τῆς ὑποταγῆς, ἀπολύτου ἢ 

ὑποβοσκούσης, τοῦ ἀνθρώπου στὸν αὐταρχικὸ καὶ δουλικὸ λόγο, ἀναλόγως πρὸς τὶς 

ἱστορικὲς καὶ γλωσσικὲς παραδόσεις τῶν λαῶν τους∙ οἱ δυτικοὶ λαοὶ ἐπιβεβαίωσαν 

τὴν ἀπουσία ἀντοχῆς, ἀπέναντι στὴν ἰσοπέδωση τοῦ λόγου τους, κατὰ τὴν θεωρία 

τῆς ἱστορικῆς πορείας τοῦ ἀνθρώπου πρὸς τὸν διαφωτισμὸ καὶ τὸν ὀρθολογισμό, μὲ 

ἀποκορύφωμά της τὸν βιομηχανικὸ ἄνθρωπο καὶ τὸ ἀμερικανικὸ σύστημα, κατὰ τὸν 

εἰκοστὸ αἰῶνα, ὅταν ἔλαβε τὴν πλέον ἐσχατολογική του μορφή∙ σαφεῖς ἀποστάσεις 

ἀπ’ τὴν πίστη αὐτὴ παρατηρήθηκε κυρίως σὲ λαοὺς μὲ πολλῶν χιλιετηρίδων μακρὰ 

καὶ ζωντανὴ συνεχῆ ἱστορία, μὲ τὴν διατήρηση τῆς γλώσσης τους, τοῦ λόγου τους, ὡς 

ἐφαλτηρίου τῆς δυναμικῆς πνοῆς τους, κυρίως ὅπως στὸν ἑλληνικὸ στὴν Δύση καὶ 

στοὺς κινεζικὸ καὶ ἰνδικὸ στὴν Ἀνατολή. Ταυτοχρόνως ἡ ψηφιακὴ ἐπανάσταση ἔρχεται 

σὲ βοήθεια τοῦ ἀνθρώπου κάθε κατηγορίας ἀπασχολήσεως καὶ κάθε ἡλικίας, ὡς 

ἔμφυτη ἀνάγκη ζωῆς καὶ παραγωγικῆς ἐργασίας, μὲ σαφέστατη τὴν ὑπερίσχυση τῶν 

ἐπιδράσεών της στὴν καθημερινότητα τοῦ ἀτόμου καὶ στὴν ἔκδηλη δυναμική του 

ἀναδείξεώς του σὲ πολίτη. 

 

Ἡ θεώρηση τῆς ψηφιακῆς ἐπαναστάσεως ἀπὸ ἄλλη ὀπτικὴ γωνία, ἂν ὑπάρχει 

πράγματι ἄλλη καὶ δὲν εἶναι ἐπανάληψη τῶν προηγουμένων, κρίνεται ἀπαραίτητη∙ 

ἂς μὴν ξεχνᾶμε, ἄλλωστε, ὅτι ἀφορμὴ διὰ τὸ πονημάτιον τοῦτο, μᾶς ἔδωσε ὁ 

προβληματισμὸς τοῦ Λέοντος Τολστόυ ἀπέναντι στὸν Οὐλλιέλμο Σαίξπηρ, στὶς 

ἀρχὲς τοῦ παρελθόντος αἰῶνος, προσφέροντας νέα στοιχεῖα, μὲ πηγές του τὴν 

Ὀρθοδοξία, ἔστω καὶ μὲ τὴν ἀπισχνωμένη ρωσικὴ ἐκδοχή της∙ θεωρεῖ, ὡς καθοριστικὸ 

παράγοντα τὴν ἄρνησή του ὡς τραγῳδοῦ ἢ καὶ δραματουργοῦ στὴν πολιτιστικὴ καὶ 

πολιτικὴ εὐρύτερα ζωὴ τῆς Εὐρώπης καὶ τοῦ δυτικοῦ κόσμου, τὴν πλήρη ἀπουσία τῆς 

Ὀρθοδοξίας, ἔστω καὶ παρὰ τὴν ἄγνοια τῆς πλήρους ἐκφράσεώς της, μὲ ἀποτέλεσμα 

τὴν ἐπικράτηση τοῦ καπιταλιστικοῦ συστήματος, ἀλλὰ καὶ τῶν ἀριστερῶν 

ἰδεολογιῶν. Ἀγνοεῖ ὅμως τὸν ρόλο τῆς μουσικῆς ἁρμονίας στὴν διαμόρφωση τοῦ 

ἤθους τοῦ ἀνθρώπου, καὶ φυσικὰ στὴν συμβολὴ τῆς ἑλληνικῆς παραδόσεως καὶ τῆς 

Ὀρθοδοξίας της, στὴν ἀνάδειξη τοῦ ἤθους τοῦ ἐλευθέρου ἀνθρώπου, ὅπως ἔχουμε 

προαναφέρει. Ἡ σημασία τῆς ψηφιακῆς ἐπαναστάσεως μετράει περισσότερο πλέον 

στὶς μέρες μας καὶ σ’ αὐτὸ ἑστιάζεται ἡ προσοχή μας.    

  Ἡ ἱστορικὴ προσέγγιση καὶ ἑρμηνεία τῆς ἱστορίας εἶναι τώρα σχετικὰ πιὸ εὔκολη, 

καθὼς ἡ ἀπόσταση τοῦ χρόνου κι ἡ πληρέστερη ἀξιολόγηση αὐτῶν, χάρις σὲ νέα 

δεδομένα ποὺ σὲ μεγάλο βαθμὸ ἦταν ἄγνωστα στοὺς πρωταγωνιστὲς ἑκάστης 

ἐποχῆς ἢ καὶ παρουσιάζονται μὲ ἄλλη μορφή, ὁπότε εἶναι δύσκολη ἡ διάγνωση τῶν 

βαθυτέρων αἰτίων τους, ἐπιτρέπει τὴν συναγωγὴ ἄλλων συμπερασμάτων, πολλὲς  



42 
 

φορὲς ἐντελῶς διαφόρων ἐκείνων τῆς πραγματικῆς ἐποχῆς∙ ὁ δεύτερος καὶ ἰδιαίτερος 

ἴσως παράγων εἶναι ὅτι, στοὺς συγχρόνους τῶν γεγονότων κι ὅταν μάλιστα τὰ ζοῦν 

ὡς πρωταγωνιστὲς ἢ ἐνεργῶς μετέχοντες αὐτῶν, ἡ προσωπικὴ ἀξιολόγησή τους 

βαρύνει συνήθως περισσότερο ἢ κι ἀπολύτως, καθὼς κύρια μέριμνά τους εἶναι ἡ 

παρέμβασή τους, γιὰ τὴν διαμόρφωσή τους σὲ εὐνοϊκὴ κατεύθυνση, κατὰ τὰ σχέδιά 

τους, μὲ ὀλιγώτερη προσοχὴ μάλιστα στοὺς ἄλλους παράγοντες -δὲν ἔχουν γεννηθεῖ 

πολλοὶ σὰν τὸν Θουκυδίδη στὸν κόσμο, μὲ ἐπαρκῆ ἐλευθερία κρίσεως-, ἀλλὰ μὲ 

μοναδικὸ μέλημά τους, τὴν προσέλκυση τῶν ἄλλων στὶς ἀπόψεις τους.  

  Σὲ ἐποχὲς θρησκευτικῆς ἢ ἰδεολογικῆς δογματικῆς αὐτὸ εἶναι εὔκολο κι 

ἀποτελεσματικό, ὅπως μᾶς δίδαξε ἡ ἱστορία, ἐνῶ δὲν ὑπῆρξε δογματικὴ πίστη στὴν 

ἀρχαία Ἑλλάδα∙ στὴν ἀπόμακρη ἱστορικὴ μελέτη τῶν γεγονότων ὁ προσωπικὸς 

παράγων διαδραματίζει μεγαλύτερη βαρύτητα, καθὼς ἡ θεώρησή τους κι ἡ μελέτη 

τους γίνεται, μέσα ἀπ’ τὶς διόπτρες τῆς θρησκευτικῆς ἢ ἰδεολογικῆς πίστεως τῶν 

ἐρευνητῶν καὶ τὸ ζήσαμε αὐτὸ κατὰ κόρον, μὲ τὴν παραμέληση ἢ τὴν ἄγνοια τῆς 

μουσικῆς ἁρμονίας καὶ τοῦ ρόλου της στὴν διαμόρφωση τοῦ ἤθους τοῦ ἀνθρώπου εἰς 

τὸν λόγον του, τὴν γλῶσσα του καὶ τὴν πολιτικὴ πρακτική του. Τὰ ἀποτελέσματα 

γνωστά, ἡ ὁσιοποίηση τοῦ Ἁγίου Αὐγουστίνου κι ἡ ἀποδοχή του, ὡς ἀκρογωνιαίου 

λίθου τῆς δογματικῆς τῆς καθολικῆς ἐκκλησίας, τοῦ προεσταντικοῦ πνεύματος καὶ 

τῆς καλβινιστικῆς ἠθικῆς, ἡ θεωρία τοῦ ὀρθολογισμοῦ καὶ τοῦ ἑλληνορωμαϊκοῦ 

πολιτισμοῦ, μὲ ἀποκορύφωσή της τὴν βιομηχανικὴ ἰδεολογία μὲ τὶς δύο πτυχές της, 

καπιταλιστικὴ καὶ κομμουνιστική, χάραξαν ἀνεξίτηλα τὸν δυτικὸ ἄνθρωπο∙ τοῦ 

ἐνστάλλαξαν τὴν πίστη του, ὅτι ἡ ἀποστολή του εἶναι ἐσχατολογικὴ καὶ ἱερή, μὲ τὴν 

ἐπιστημονικὴ θεωρία τοῦ τέλους  τῆς ἱστορίας καὶ τὴν ἔλευση τῆς ἀμερικανικῆς 

κυριαρχίας. Ἁπλῆ καταγραφὴ εἶναι αὐτὰ τῶν ὅσων ἔχουν προβληθεῖ κι ἔχουν γίνει 

ἀποδεκτὰ στὴν μεταπολεμικὴ περίοδο κι ἰδιαιτέρως, μετὰ τὴν κατάρρευση τοῦ 

σοβιετικοῦ συστήματος, ἀλλὰ κι ἐπιβεβαιώνονται στὶς μέρες μας, μὲ τὴν ἐπικίνδυνη 

στροφὴ τῶν Ἡνωμένων Πολιτειῶν πρὸς ἐμφυλιοπολεμικὲς συνθῆκες.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



43 
 

 

«Πολλὰ τὰ δεινὰ κι οὐδὲν ἀνθρώπου δεινότερον πέλει» 

 

Ὅταν ὁ Σοφοκλῆς εἰς τὸ δεύτερον στάσιμον τῆς «Ἀντιγόνης», ἐξιστορεῖ τὴν πορεία 

τοῦ ἀνθρώπου ἀπ’ τὴν ἄγρια φύση του στὴν πολιτικὴ κοινωνία, εἰς τὴν πόλιν δηλαδή, 

σκιαγραφεῖ τὶς πολλὲς διακυμάνσεις της, ἀπ’ τὴν τυραννικὴ καὶ βίαιη κοινωνικὴ 

μορφή της, μὲ τὸν ἄμετρο κι ἄμουσο λόγο του, εἰς τὴν πόλιν καὶ τὴν δημοκρατίαν μὲ 

τὴν ἰσηγορίαν καὶ τὸν ἐμμελῆν λόγον της, τὴν προσῳδία της∙ ἀρχίζει τὸ στάσιμο: 

 

 Πολλὰ τὰ δεινὰ κι οὐδὲν ἀνθρώπου δεινότερον πέλει.39 

  

Πολλὰ τὰ δεινά, ἀλλὰ τὸ δεινότερο ἀπ’ ὅλα εἶν’ ὁ ἄνθρωπος. 

 

Ὁ Σοφοκλῆς ἐπιβεβαιώνει εἰς τὸ θέατρον τοῦ Διονύσου, τὸ 441 π.Χ. τὴν κοινὴ ἄποψη 

τῶν Ἑλλήνων, ὅτι ὁ ἄνθρωπος ὁ ἴδιος, εἴτε ὡς πολίτης εἴτε ὡς τύραννος ἢ δουλικῆς 

νοοτροπίας, εἶναι ὑπεύθυνος γιὰ τὴν τύχη του∙ οἱ θεοὶ ὡς γνήσια ἀνθρωπομορφικὰ 

ὄντα μόνο συμβουλευτικὸ ρόλο διαδραματίζουν στὴν ζωή του, ἄν ἔχει τὴν 

δυνατότητα διερμηνεῦσαι αὐτούς, ἐπειδὴ εἰς τὴν ἀξιοποίησιν αὐτῆς τῆς δυνατότητος 

κρίνεται ὁ τρόπος τῆς ζωῆς του, ἡ ἐμμέλειά του ἢ ἡ ἀμέλειά του∙ διαφορετικὰ ἕκαστος 

ὑφίσταται τὴν κρίση τῆς ἀποφάσεως τοῦ θεοῦ του ἢ τῆς ἰδεολογίας του, ὅπως τὰ ἔχει 

προκαθορίσει τὸ δόγμα τους. Ἡ ἀξιολόγηση αὐτῆς τῆς ἐπιλογῆς κρίνεται καλύτερα, 

μὲ τὴν διατήρηση τῆς λέξεως δεινόν, ἴδιας καὶ στὴν ἀπόδοσή μας∙ δεινὰ εἶναι τὰ κακά, 

τὰ ἄσχημα, «οἱ δεινὲς καταστάσεις» ποὺ ὑφιστάμεθα, ὅπως καὶ δεινὸς ἄνθρωπος 

εἶναι ὁ προξενῶν τὸ κακό, ἀλλὰ εἶναι κι ὁ ἱκανός, ὁ δυνατὸς ποὺ ἀντιμετωπίζει τὶς 

δυσκολίες του κι ἀπολαμβάνει τὴν τιμὴ τῆς κοινωνίας του, τῆς πόλεως του…  

  Ἡ διαφορά τους κρίνεται στὸ ἦθος αὐτῶν τῶν ἀνθρώπων, στὴν νοοτροπία τους, τὰ 

ὁποῖα ὅμως διαμορφώνονται ἀπ’ τὴν ἐνσωμάτωση τῆς μουσικῆς ἁρμονίας στὴν ζωή 

τους, ἢ στὴν πλήρη ἀποβολή της καὶ στὴν ἀποδοχὴ ἀναρμόστου κι ἀμέτρου λόγου, 

ὅπως ἐπέβαλε ὁ Ἅγιος Αὐγουστῖνος κι ἀποδέχθηκε ἡ δυτικὴ παράδοση, μὲ τὴν 

θεωρητικὴ θεμελίωσή της στὴν φιλοσοφία τοῦ ὀρθολογισμοῦ∙ διὰ τοῦ λόγου, ἀφοῦ 

ἔχει δεχθεῖ εἰς τὴν διάνοιαν, τὰ ἀκουστικὰ ἐρεθίσματα, γίνεται ἡ διαμόρφωση τοῦ 

ἤθους κι ἐκφράζεται μέσῳ τῆς γλώσσης ὁ εὐάρμοστος ἢ ὁ ἀνάρμοστος λόγος του, 

ὁπότε διαμορφώνει καὶ τοὺς ἀναλόγους χαρακτῆρες τῶν ἀνθρώπων του.  

 
39 Σοφοκλέους, «Ἀντιγόνη», 334, 364-371, ἀπόδοση δική μου. 

 



44 
 

  ‘’Ὁ Πλούταρχος… ὅταν ἐπικαλεῖται τὸν χαρακτηρισμὸ τοῦ Γοργίου γιὰ τὴν 

τραγῳδία ἐμμέσως μᾶλλον ἀπαντάει καὶ στὴν ἀπομίμηση τοῦ ἑλληνικοῦ δράματος 

ἀπ’ τοὺς Λατίνους ποιητὲς τῆς ἐποχῆς του, ἀλλὰ θέτει καὶ τὰ ὅρια τῆς διαφορᾶς τῶν 

δύο ἀντιλήψεων: «Ἣν ὅ τ’ ἀπατήσας δικαιότερος τοῦ μὴ ἀπατήσαντος, καὶ ὁ ἀπατηθεὶς 

σοφώτερος τοῦ μὴ ἀπατηθέντος. ὁ μὲν γὰρ ἀπατήσας δικαιότερος, ὅτι τοῦθ’ 

ὑποσχόμενος πεποίηκεν· ὁ δ’ ἀπατηθεὶς σοφώτερος· εὐάλωτον γὰρ ὑφ’ ἡδονῆς λόγων 

τὸ μὴ ἀναίσθητον».40  «Στὴν ἀπάτη, ὁ ἀπατήσας γίνεται δικαιότερος τοῦ μὴ 

ἀπατήσαντος, καὶ ὁ ἀπατηθεὶς σοφώτερος τοῦ μὴ ἀπατηθέντος. Διότι ὁ μὲν ἀπατήσας 

γίνεται δικαιότερος, ἐπειδὴ αὐτὸ ποὺ ὑποσχέθηκε ἔχει ποιήσει· ὁ δὲ ἀπατηθεὶς γίνεται 

σοφώτερος· διότι εἶναι εὐάλωτον ἀπ’ τὴν ἡδονὴ τῶν λόγων τὸ μὴ ἀναίσθητον». Δηλαδή, 

ἡ ἀπάτη ὡς πρὸς τὴν ἀλήθεια τοῦ μύθου συντελεῖ, ὥστε εἰς τὴν πολιτείαν νὰ 

ἀναδειχθοῦν δικαιότεροι καὶ σοφώτεροι οἱ πολῖτες, ὡς συμμετέχοντες ἐνεργῶς εἰς 

τὴν διδασκαλίαν τῆς τραγῳδίας, εἴτε ὡς μέλη τοῦ θιάσου, ἀνεξαρτήτως τοῦ ρόλου 

τους, εἴτε ὡς θεατὲς καὶ κριτὲς μαζί, καθὼς πληρώνονταν τὰ θεωρικὰ γιὰ νὰ 

παρακολουθοῦν τὶς τετραλογίες∙ ἡ πλοκὴ τοῦ μύθου τῆς τραγῳδίας καὶ ἡ διδασκαλία 

της συμβάλλουν ἀποφασιστικὰ εἰς τὴν διαμόρφωσιν τοῦ ἤθους, τῆς ἐλευθέρας 

πολιτικῆς πρακτικῆς καὶ τῆς ἐμμελείας.  

  Τὸ «μὴ ἀναίσθητον», δηλαδὴ ἡ ἐλαχίστη πολιτικὴ εὐαισθησία, εἶναι τὸ καθοριστικὸ 

κριτήριο∙ εἶναι ἀπαραίτητη λοιπὸν ἡ προσέγγιση τῆς πολιτικῆς εὐαισθησίας, σὲ 

ἀναφορὰ πάντα μὲ τὸν ἡδυσμένο λόγο τῆς τραγῳδίας. Ποιὸς εἶναι ἀναίσθητος; ὁ 

ἀπράγμων σὲ κάποιες ἐκφράσεις του, διότι καλύτερος χαρακτηρισμός του εἶναι ὁ «μὴ 

εὐαίσθητος», καὶ ὁ ἀχρεῖος σὲ ὅλες τὶς ἐκδηλώσεις του, μὲ προέκτασή του τὸν κυνικό∙ 

ὁ ἀναίσθητος δὲν ἀντιλαμβάνεται τὸν ἡδυσμένο λόγο καὶ πολὺ περισσότερο δὲν τὸν 

ἐκφράζει, τὸν ἐνοχλεῖ μάλιστα ὅταν τὸν ἀκούει. Ὁ Πλάτων εἰς τὴν «Πολιτείαν» του 

ἐπιχειρεῖ τὴν πληρέστερη διάκριση τῆς εὐαισθησίας καὶ τῆς ἀναισθησίας: «καὶ μετὰ 

Δάμωνος βουλευσόμεθα, τίνες τε ἀνελευθερίας καὶ ὕβρεως ἢ μανίας καὶ ἄλλης κακίας 

πρέπουσαι βάσεις, καὶ τίνας τοῖς ἐναντίοις λειπτέον ῥυθμούς… Ἀλλὰ μὴν τὸ εὔρυθμόν 

γε καὶ τὸ ἄρρυθμον τὸ μὲν τῇ καλῇ λέξει ἕπεται ὁμοιούμενον, τὸ δὲ τῇ ἐναντίᾳ, καὶ τὸ 

εὐάρμοστον καὶ ἀνάρμοστον ὡσαύτως, εἴπερ ῥυθμός γε καὶ ἁρμονίᾳ λόγῳ… ἀλλὰ μὴ 

λόγος τούτοις».41 Λέει, λοιπόν, «μαζὶ μὲ τὸν Δάμωνα θὰ συμβουλευθοῦμε, ποιοὶ εἶναι 

οἱ τείνοντες πρὸς συμπεριφορὰ ἀνελευθερίας καὶ ὕβρεως ἢ μανίας καὶ ἄλλης κακίας 

 
40 Πλουτάρχου, «Πότερον Ἀθηναῖοι κατὰ πόλεμον ἢ κατὰ σοφίαν ἐνδοξότεροι», 348γ, μετάφραση 

δική μου καὶ εἰς τὰς «ἀναλύσεις» «Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Ἡ εὐαισθησία τῶν Ὀλυμπίων θεῶν», σελ. 7, καὶ 

ἀνωτέρω, σελ. 17. 
41 Πλάτωνος, ὅ. ἀ., 400β, 400δ, καὶ εἰς τὰ «ἀναλύσεις», «Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Καθαρώτατον ἥλιο 

ἐπρομηνοῦσε..», σελ. 28, κ. ἑ., «Ἡ εὐαισθησία τῶν Ὀλυμπίων θεῶν», σελ. 8 καὶ «Ἡ παρέμβασις τῆς 

θεᾶς Ἀθηνᾶς», σελ. 13, κ.,ἑ.   



45 
 

ῥυθμοί, καὶ ποιοὶ ἀφήνονται γιὰ τὴν ἀντίθετη, τὴν ἐλεύθερη πολιτικὴ πρακτική... Ἀλλὰ 

τὸ εὔρυθμο τότε καὶ τὸ ἄρρυθμο, τὸ μὲν πρῶτο εἶναι ὅμοιο μὲ τὴν ὡραία λέξη, τὴν 

ἁρμονική, τὸ δὲ δεύτερο μὲ τὴν ἀντίθετη, ὅπως καὶ τὸ εὐάρμοστο καὶ τὸ ἀνάρμοστο, 

ἔτσι ἀκριβῶς καὶ μὲ τὸν ῥυθμὸ καὶ τὴν ἁρμονία στὸν λόγο… ἀλλὰ νὰ μὴν ἀκολουθεῖ ὁ 

λόγος αὐτά, τὸν ῥυθμὸ καὶ τὴν ἁρμονία». 

 

Ὅταν ὁ Πλάτων λέει, «τὸ εὔρυθμόν γε καὶ τὸ ἄρρυθμον τὸ μὲν τῇ καλῇ λέξει ἕπεται 

ὁμοιούμενον... καὶ τὸ εὐάρμοστον... εἴπερ ῥυθμὸς καὶ ἁρμονία λόγῳ», ἀκολουθεῖ τὴν 

θεώρηση τοῦ Γοργίου, ἔστω κι ἂν δὲν τὸν ἀναφέρει ῥητῶς∙ ἀντιστοιχεῖ στὴν ῥήση 

του, ὅτι «ὁ δ’ ἀπατηθεὶς σοφώτερος τοῦ ἀπατηθέντος», συμπληρωματικὴ τῆς «ὁ δ’ 

ἀπατήσας δικαιότερος τοῦ μὴ ἀπατήσαντος». Ἡ ἑπόμενη φράση του ὅμως ἀντιστοιχεῖ 

πλήρως στὴν διαπίστωση αὐτή: «εὐάλωτον γὰρ ὑφ’ ἡδονῆς λόγων τὸ μὴ ἀναίσθητον»∙ 

μᾶς λέει δηλαδὴ ὅτι, λόγος, μέλος, ἁρμονία καὶ ῥυθμὸς προσδιορίζουν τὴν ἐλεύθερη 

πολιτικὴ πρακτικὴ καὶ τίποτε ἄλλο, διότι ὅταν δὲν τηρεῖται ἡ μουσικὴ ἁρμονία, τότε 

ὁδηγεῖται τὸ ἄτομο, ὄχι πλέον ὁ πολίτης, εἰς «ἀνελευθερίας καὶ ὕβρεως ἢ μανίας καὶ 

ἄλλης κακίας βάσεις», τὶς ὁποῖες εἶναι ὑποχρεωμένη ἀναζητῆσαι ἡ πολιτεία πρὸς 

ἀποφυγήν τῆς πρακτικῆς τους. Ἀκόμη καὶ στὴν «Πολιτείαν», τὴν μοναδικὴ 

πραγματεία ὁλοκληρωτικοῦ συστήματος στὴν ἀνθρώπινη ἱστορία, μπροστὰ στὴν 

ὁποία τὰ ἔργα τῶν Μάρξ, Λένιν, Χίτλερ, Μάο καὶ λοιπῶν τῆς νεωτέρας ἐποχῆς εἶναι 

ἁπλὲς ὀδοντόκρεμες, ἐκφράζεται ἡ δυνατότης ἐπιλογῆς τῶν ἀνθρώπων, τῶν 

πολιτῶν, καθὼς δὲν ἐπιβάλλονται ἄνωθεν, ὡς λόγος τοῦ Θεοῦ ἢ τῆς ἰδεολογίας ἢ 

τῆς ἐπιστήμης, ἀλλὰ τίθενται ὡς προσωπικὴ ἐπιλογὴ τῶν πολιτῶν καὶ τῆς πόλεως 

εἰς τὴν συνέχειαν.42’’ 

 

Ὁπωσδήποτε ὁ Πλάτων γνώριζε ἄριστα τὶς τραγῳδίες τῆς ἀμέσου δημοκρατίας, ὡς 

δόκιμος τραγικὸς ἐπίσης, μὲ ἀναφορὲς εἰς τοὺς διαλόγους του, κι ἰδιαιτέρως τοῦ 

Σοφοκλέους καὶ Εὐρυπίδου, οἱ ὁποῖοι μετεῖχαν στὴν εὐρύτερη συντροφιὰ τῆς ἐποχῆς, 

μὲ τὸν Περικλῆ, τὸν Δάμωνα, μεταξὺ τῶν ἄλλων καὶ τὸν Σωκράτη∙ ἑπομένως μετεῖχε 

τῶν συζητήσεών τους, ἔστω κι ἐμμέσως, μὲ τὰ ὅσα τοὺς μετέφερε ὁ δάσκαλός τους. 

Ἡ ἐμμονή μας στὴν ἐποχὴ αὐτὴ γίνεται, ἐπειδὴ εἶναι ἡ κρίσιμη τῆς ἱστορίας τῆς 

ἀνθρωπότητος, καθὼς ἐκπίπτει ὁ  ἐνεργὸς πολίτης ἀπ’ τὴν ἐλεύθερη πρακτική του 

σὲ ἀπράγμονα καὶ ἀχρεῖο στὴν συνέχεια, μὲ κυνικό, κεκλασμένο κατὰ τὸν Μεγάλο 

Ἀθανάσιο καὶ στὴν πολεμική του κατὰ τῶν Ἀρειανῶν. Ὁ βιομηχανικὸς ἄνθρωπος 

εἶναι ὁ ἀναίσθητος, μόνο τὴν λογική του ἀντιλαμβάνεται… 

 

 
42  Ὅρα, εἰς τὰς «ἀναλύσεις» «Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Ὁ κεστὸς ἱμάς», σελ. 37, κ., ἑ.  



46 
 

Ἀλλὰ στὴν ρωμαϊκὴ ἀκόμη ἐποχή, ‘’ὁ Πλούταρχος ἐπιμένει στὴν παρουσίαση τοῦ 

ἤθους τῆς ἀμέσου δημοκρατίας καὶ στὴν εὐαισθησία τῶν πολιτῶν της, ἐνῶ γνωρίζει 

ὅτι αὐτὰ ἦταν ἄγνωστα στὴν Ρώμη καὶ στὶς περισσότερες ἐπαρχίες της στὶς μέρες 

του∙ ἀφήνει ὅμως νὰ ἐννοηθεῖ ὅτι τὰ συνάντησε στὴν καθημερινότητα πολλῶν 

Ἑλλήνων τοῦ ἑλλαδικοῦ χώρου, τῶν ψηλῶν βουνῶν, τῶν νησιῶν καὶ τῶν 

ἀπομονωμένων περιοχῶν, ὅπως τὸ ὑπογραμμίζει ὁ Φιλόστρατος∙ ἄλλωστε μόνο 

ἕνας αἰώνας χωρίζει τὸν Ἡρώδη τὸν Ἀττικό, ὅταν συζητοῦσαν γιὰ τὴν γνησιότητα 

τῆς ἑλληνικῆς, ἀπ’ τὸν ἴδιο, καὶ ὅταν τὸ ἀναγνώριζαν ὡς γεγονὸς ὅτι, «ἡ μεσογαία 

τῆς Ἀττικῆς ἀγαθὸν διδασκαλεῖον ἀνδρὶ βουλομένῳ διαλέγεσθαι... ἄμικτος δὲ 

βαρβάροις οὖσα ὑγιαίνει αὐτοῖς ἡ φωνὴ καὶ ἡ γλῶττα τὴν ἄκραν Ἀτθίδα ἀποψάλλει».43 

Ἦταν θέμα ἐπικοινωνίας ἢ μᾶλλον αὐτοπροστασίας ἀπέναντι στὴν ἰσοπέδωση τῆς 

αὐτοκρατορίας∙ οὐδεμία σύγκριση μὲ τὴν στάση τῶν δημοτικιστῶν τοὺς 

προηγούμενους αἰῶνες μας. Ἡ μίμηση καὶ ἡ δουλικότης ἀπέναντι σὲ ὅ,τι ἐρχόταν 

ἀπ’ τὴν Εὐρώπη, κι ἀπ’ τὴν Ἀμερικὴ μεταπολεμικά, ἦταν τὸ κύριο χαρακτηριστικὸ 

τῆς νοοτροπίας τῶν σπουδαγμένων, διότι ὁ ἁπλὸς κόσμος διατήρησε ζωντανὲς τὶς 

ρίζες του κι αὐτὸ ἀποδεικνύεται ἀπ’ τὴν δημοτική, τὴν ἐκκλησιαστικὴ καὶ τὴν λαϊκὴ 

μουσική, ἀλλὰ κι ἀπ’ τοὺς δημοτικοὺς καὶ λαϊκοὺς χορούς∙ παρὰ τὸν καταιγισμὸ τῆς 

χολλυγουντιανῆς προπαγάνδας καὶ τὴν ἐνεργὸ ὑποστήριξη τῶν σοσιαλιστικῶν 

κυβερνήσεων, μὲ διευκολύνσεις πρὸς τὴν ἀμερικανικὴ μουσική, ἡ νεολαία δὲν ἔχει 

ἐνδώσει, ἢ μᾶλλον τὴν ἔχει ἀποδεχθεῖ στὸν ἐλάχιστο βαθμό. Εἴμαστε ἡ χώρα μὲ τὴν 

μικρότερη διείσδυσή της στὴν Δύση, ἐνῶ στὰ χωριὰ καὶ στὶς συνοικίες, ἀλλὰ καὶ στὰ 

ὀρεινὰ περισσότερο καὶ στὰ νησιά, τιμοῦμε δεόντως τὴν δημοτικὴ παράδοση, τὸν 

Αὔγουστο κυρίως, γέροι καὶ νέοι καὶ ἰδιαιτέρως τῆς Παναγίας∙ δεύτερο 

χαρακτηριστικὸ εἶναι ἡ ἑορτὴ τῶν ἐρωτευμένων, ἡ τηλεόραση προβάλλει κατὰ κόρον 

τὸν Ἅγιο Βαλεντίνο, ἀλλὰ ὁ κόσμος τιμᾶ τὴν Τσικνοπέμπτη, τὸ τσικνίζει δεόντως καὶ 

μοσχοβολάει ὁλόκληρος... 

Οἱ ἀναζητήσεις εἰς τὸν Πλάτωνα μᾶς ὁδηγοῦν εἰς ἄλλην ἀτραπὸν διὰ τὴν 

διερεύνησιν τῆς ἐπιβιώσεως εἰς τὸν ἑλλαδικὸν χῶρον τῆς εὐαισθησίας εἰς τὴν 

καθημερινότητά μας, ὡς συναδούσης πρὸς τὸν λόγον, τὸ μέλος, τὴν ἁρμονίαν καὶ 

τὸν ῥυθμόν∙ ἀνάγεται στὴν διασταλτικὴ ἀντίληψη τῆς ζωῆς, εἰς τὸν ἐξωστρεφῆ 

ἄνθρωπο. Ἐπιστρέφουμε στὸν Γοργία, ἀπ’ τὸν ὁποῖο ἔχουμε ἀντλήσει  τὴν 

προβληματική μας∙ ὁ Πλάτων στὸν ὁμώνυμο διάλογο ἀναφέρει: «Ἐγὼ γὰρ δὴ οἶμαι 

καὶ ἐμὲ καὶ σὲ καὶ τοὺς ἄλλους ἀνθρώπους τὸ ἀδικεῖν τοῦ ἀδικεῖσθαι κάκιον ἡγεῖσθαι 

 
43 Φιλοστράτου, «Βίοι τῶν σοφιστῶν», κεφ. 553, καὶ εἰς τὰς «ἀναλύσεις» «Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Ἡ 

εὐαισθησία τῶν Ὁλυμπίων θεων», σελ. 27, «Ὁ κεστὸς ἱμάς»,  σελ. 44 καὶ «Ἡ ἐπάνοδος τοῦ 

Ἀπόλλωνος, σελ. 34, κ.ἑ. 



47 
 

καὶ τὸ μὴ διδόναι δίκην τοῦ διδόναι».44  Ὁ Σωκράτης ἀπευθύνεται πρὸς τὸν Πῶλο, ἀπ’ 

τὸν Ἀκράγαντα: «διότι ἐγὼ ἰσχυρίζομαι λοιπὸν ὅτι καὶ ἐγὼ καὶ σὺ καὶ οἱ ἄλλοι 

ἄνθρωποι πιστεύουμε ὅτι εἶναι χειρότερο τὸ ἀδικεῖν τοῦ ἀδικεῖσθαι καὶ τὸ νὰ μὴν 

λογοδοτεῖ κανεὶς τοῦ νὰ λογοδοτεῖ». Αὐτὴ ἦταν ἡ κοινὴ ἀντίληψη τῶν Ἑλλήνων κατὰ 

τὴν ἄμεσο δημοκρατία∙ ἡ λογοδοσία, τὸ δίκην διδόναι, γιὰ τὰ πεπραγμένα ὅσων 

ἄσκησαν τὴν ἐξουσία πρωτίστως καὶ ὅσων διέπραξαν ἀδικήματα εἶναι 

ἐπιβεβλημένη∙ ἡ ἔμφασις δίδεται στὴν πολιτικὴ πρακτικὴ ἑκάστου, στὴν 

διαμόρφωση τῆς πολιτικῆς του ἀντιλήψεως καὶ ὄχι στὸ ἀποτέλεσμά της. 

  Στὴν ἄμεσο δημοκρατία δὲν ὑπῆρχε πρόνοια προστασίας τῶν ἀτομικῶν 

δικαιωμάτων, ὅπως στὴν νεώτερη ἐποχή, ἀναγνωρίζονταν μόνον τὰ πολιτικὰ 

δικαιώματα στοὺς θεσμούς τους. Ἄλλωστε τὰ ἀτομικὰ δικαιώματα ἀποτελοῦν μέσον 

προστασίας τοῦ ἀτόμου, ἀπέναντι στὶς καταχρήσεις τῆς κρατικῆς ἐξουσίας καὶ 

ἐμφανίσθηκαν ὡς ἄμυνα τῶν πολιτῶν ἀπέναντι στὴν βασιλεία, ἡ ὁποία σταδιακὰ 

παραχωροῦσε τὴν ἐξουσία της στὸν λαό∙ ὡς μέσον ἀμύνης καθιερώθηκαν ἐναντίον 

τῆς αὐταρχικῆς βασιλικῆς ἐξουσίας, ἡ ὁποία πάντα εὕρισκε τρόπους γιὰ 

καταδολίευση τῶν παραχωρήσεών της στὰ δημοκρατικὰ δικαιώματα τῶν πολιτῶν∙ 

στὴν Ἑλλάδα, μὲ τὴν ἀνατροπὴ τῆς τυραννίας, ἡ ἐξουσία περνοῦσε στὸν λαό, ποὺ 

τὴν ἀσκοῦσε στὴν Βουλὴ καὶ στὴν ἐκκλησία τοῦ δήμου, ἑπομένως δὲν ὑπῆρχε 

ἀνάγκη προστασίας ἀτομικῶν δικαιωμάτων. Φυσικὰ ἐνδιέφερε ἡ ἀποκατάσταση 

τῶν ἀδικιῶν ἐκ μέρους τῆς πολιτείας πρὸς τοὺς ἀδικηθέντες, ἀλλὰ αὐτὸ δὲν σήμανε 

ἐπίδειξη ἀνοχῆς ἢ παραβλέψεως τῶν ἀδικούντων∙ ὁ Θουκυδίδης τὸ ἔχει 

ὑπογραμμίσει καθαρά, στὶς δίκες τοῦ σκανδάλου τῶν Ἑρμοκοπιδῶν καὶ τῆς 

λιποταξίας τοῦ Ἀλκιβιάδου στὴν Σπάρτη: «Κἂν τούτῳ οἱ μὲν παθόντες ἄδηλον ἦν εἰ 

ἀδίκως ἐτιμώρηντο, ἡ μέντοι ἄλλη πόλις ἐν τῷ παρόντι περιφανῶς ὠφέλητο»∙45 Εἶχαν 

γίνει πολλὲς συλλήψεις καὶ δίκες, μὲ ἀρκετὲς καταδίκες σὲ θάνατο, ἀλλὰ ποτὲ δὲν 

βρέθηκαν οἱ πραγματικοὶ ἔνοχοι, ἐνῶ καταδικάσθηκαν καὶ πολλοὶ ἀθῶοι∙ ὁ ἱστορικὸς 

καὶ φιλόσοφος καταλήγει στὸ συμπέρασμα: «Καὶ στὴν ὑπόθεση αὐτὴ οἱ 

καταδικασμένοι, εἶναι ἄδηλον τὸ ἐὰν ἀδίκως ἐτιμωρήθησαν, ἀλλὰ ὁλόκληρη ἡ πόλις 

κατὰ τὴν περίοδο ἐκείνη ἀσφαλῶς ὠφελήθη».  

Γιατί ὠφελήθη; Διότι ἡ λογοδοσία ἐτηρήθη, ὅπως τὴν προέβλεπαν οἱ θεσμοί, τὸ 

Σύνταγμα στὴν δική μας ὁρολογία∙ ἄλλωστε καὶ ὁ Μιλτιάδης καταδικάσθηκε καὶ ὁ 

Θεμιστοκλῆς καὶ ὁ Περικλῆς, ἐνῶ ἴσχυε καὶ ὁ θεσμὸς τοῦ ὀστρακισμοῦ, ὅπως καὶ ὅτι 

καμπὴ στὴν ἐλεύθερη πολιτικὴ πρακτική τους ἀπετέλεσε ἡ ἐγκατάλειψη τοῦ 

 
44 Αὐτόθι, σελ. 28 καὶ Πλάτωνος, «Γοργίας», 474β. 
45 Αὐτόθι, σελ. 29 καὶ Θουκυδίδου, αὐτόθι, βιβλ., Στ’, κεφ. 60, παρ. 5. 



48 
 

ὀστρακισμοῦ τὸ 419 π.Χ, ὅταν, ἀντὶ τοῦ Ἀλκιβιάδου ἢ τοῦ Νικίου, προτίμησαν τὸν 

Ὑπέρβολο, «μοχθηρὸν ἄνθρωπον», γνωστὰ αὐτά.46 Οἱ Ἀθηναῖοι ἐπέδειξαν τὴν 

εὐαισθησία τους γιὰ τὸν σεβασμὸ τῶν δημοκρατικῶν θεσμῶν, τῶν πολιτικῶν 

δικαιωμάτων, διότι δὲν ἐννοεῖτο ἄσκηση τῆς ἐξουσίας, χωρὶς λογοδοσία μετὰ τὴν 

ὁλοκλήρωσή της∙ στὴν νεώτερη ἐποχὴ δίδεται βαρύτητα στὴν ἱκανοποίηση τῶν 

πληγέντων, τῶν ἀδικηθέντων, ἔστω κι ἂν δὲν γίνεται σοφώτερος ὁ ἀδικηθείς, ἢ 

μᾶλλον ὁπωσδήποτε εἶναι ὀλιγώτερον σοφός, ἢ δικαιότερος, ὁ καταπιεζόμενος, 

παραλλάσσοντας τὸν Γοργία, ὅπως φαίνεται κι ἀπ’ τὸ γεγονὸς ὅτι προβάλλονται ὡς 

ἥρωες τὰ θύματα, οἱ μάρτυρες, ὅπως στὴν χριστιανικὴ καὶ σὲ ὅλες τὶς μονοθεϊστικὲς 

θρησκεῖες, ἄλλη μία πτυχὴ τῆς μεταπλάσεως τοῦ θρησκευτικοῦ συναισθήματος. Ἡ 

πολιτικὴ εὐαισθησία ὅμως χάνεται καὶ ἐπικρατεῖ τὸ ἀναίσθητον, μὲ τὴν γνωστὴ 

νοοτροπία, «πλήρωσε καὶ γλύτωσε», δηλαδὴ ἐννοοῦμε ὅτι κρατάει τὰ προϊόντα τῆς 

ἀπάτης του καὶ ὑπερηφανεύεται μάλιστα γι’ αὐτό∙ προέκταση αὐτῶν εἶναι ἡ ἔννοια 

τῆς αὐτοκριτικῆς, συνέχεια τῆς ἐξομολογήσεως καὶ τῆς ψυχαναλύσεως. Ἡ λογοδοσία 

χάνεται μὲ τὴν πρακτικὴ αὐτή.47 Ὁ ἐνεργὸς πολίτης κρίνεται καὶ διατηρεῖ τὴν 

αὐτονομία του μὲ τὴν λογοδοσία του καὶ μόνο, κατὰ ὁρισμὸ τοῦ Ἀριστοτέλους, 

«πολίτης οὐδενὸς τῶν ἄλλων ὁρίζεται ἢ τοῦ μετέχειν κρίσεως καὶ ἀρχῆς»∙ δηλαδή, 

προέχει ἡ συμμετοχὴ εἰς τὴν ἄσκησιν τῆς κριτικῆς πρὸς τὴν ἐξουσία κι ἕπεται ἡ 

συμμετοχὴ στὴν ἄσκησίν της.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
46Αὐτόθι, σελ. 29 καὶ Χρήστου Ζ. Καρανίκα, «Τὰ ἰδεολογικὰ δεσμά», σελ. 245, ἐκδόσεις «Ὀδυσσέας», 

ἐξαντληθέν. 
47 Αὐτόθι, σελ. 29 καὶ Ὅρα, εἰς τὰς «ἀναλύσεις» «Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Νόμους τὰς ᾠδὰς ἡμῖν 

γεγονέναι», σελ. 42, κ. ἑ., καὶ «Ὁ λόγος τοῦ Οἰδίποδος», σελ. 14, κ. ἑ. 



49 
 

2 

 

Ἂς ἐπανέλθουμε ὅμως καὶ εἰς τὸν Σοφοκλῆν, ἐπειδὴ δίδουμε τὴν ἐντύπωση, ὅτι τὸν 

ξεχάσαμε∙ μᾶς λέει λοιπὸν εἰς τὸ δεύτερον στάσιμόν  του, 

 

  σοφόν τι τὸ μηχανόεν τέχνας ὑπὲρ ἐλπίδ’ ἔχων 

  ποτὲ μὲν κακόν, ἄλλοτ’ ἐπ’ ἐσθλὸν ἕρπει, 

  νόμους παραιρῶν χθονὸς 

  θεῶν τ’ ἔνορκον δίκαν· 

  ὑψίπολις ἄπολις ὅτῳ τὸ μὴ καλὸν 

  ξύνεστι τόλμας χάριν.48 

  

Συμπληρώνων τὸν ὕμνον τῆς δημοκρατίας εἰς τὸν περίφημον διάλογον Κρέοντος καὶ 

Αἵμωνος, τοῦ ἐμπείρου κι εἰδήμονος υἱοῦ, εἰς ἀπάντησιν πρὸς τὸν αὐταρχικὸν καὶ 

δεσποτικῆς νοοτροπίας πατέρα του, ἀποσπῶμεν ἐξ αὐτοῦ τέσσερες στίχους: 

 

  Κρ:  Ἄλλῳ γὰρ  ἢ ‘μοι χρή με τῆσδ’ ἄρχειν χθονός; 

  Αἵμ: Πόλις γὰρ οὐκ ἔσθ’ ἥτις ἀνδρός ἔσθ’ ἑνός. 

  Κρ:  Οὐ τοῦ κρατοῦντος ἡ πόλις νομίζεται;  

  Αἵμ: Καλῶς γ’ ἐρήμης ἂν σὺ γῆς ἄρχοις μόνος. 

 

Εἶναι πειστικότατος καὶ βαθυστόχαστος εἰς τὴν διδασκαλίαν του ὁ φιλόμηρος τῶν 

τραγικῶν, κατὰ τὸν Ἀρχιεπίσκοπον Εὐστάθιον, μὲ πλήρη κάλυψη κάθε πλευρᾶς τῆς 

ζωῆς τῆς πόλεως, ἀπ’ τὴν ἀνάδειξή της, μέσα ἀπ’ τὴν πρώτη κοινωνία, τὴν βάρβαρη 

λεγομένη, ἕως τὴν ἐλεύθερη, μὲ τὴν ἰσηγορίαν της καὶ τὸν ἐμμελῆ της λόγον∙ τὸν 

«ἵμερον εὐλέκτρου νύμφας» εἰς τὸν ὕμνον τοῦ ἔρωτος, καθὼς συνηθίζει ὁ θεὸς νὰ 

φοιτᾷ «δ’ ὑπερπόντιος ἔν τ’ ἀγρονόμοις αὐλαῖς», τοὺς ὕμνους τῶν νεαρῶν πρὸς τὶς 

ἐρωμένες τους ἐννοῶν, τὶς καντάδες ὅλων τῶν ἐποχῶν, ἀλλὰ καὶ τὴν ἔκπτωσή του 

σὲ ἄπολη ἀπὸ ὑψίπολη, ἀπὸ ἐνεργὸ πολίτη σὲ ἀχρεῖο∙ μαζὶ μὲ τὸν Αἰσχύλο εἶναι οἱ 

θεμελιωτὲς τῆς τραγῳδίας, διδασκούσης μὲ τὸ ἐναρμόνιο γένος τῆς μουσικῆς καὶ τὴν 

ἀνάδειξιν τῆς ἀμέσου δημοκρατίας, ὡς τοῦ ἀρίστου φυτωρίου, ἰσηγορίας καὶ 

λογοδοσίας, μουσικῆς ἁρμονίας κι ἐλευθέρου λόγου, τραγῳδίας καὶ κωμῳδίας, 

ἱστορίας καὶ φιλοσοφίας, ἐπιστημονικῆς ἐρεύνης καὶ λόγου τῆς Ἀγορᾶς, ὡς 

ἐλευθέρας πολιτικῆς ἐκφράσεως, ἀλλὰ κι οἰκονομικῶν συναλλαγῶν τῆς ἀγορᾶς, 

πολλαπλὴ εἶναι ἡ ἐπίδρασή τους, πάντα ὡς ἑνιαία συνισταμένη...  

 
48 Σοφοκλέους, αὐτόθι, στ. 365-371, 736-739, ἀπόδοση δική μου κι ἀν. σελ. 44 



50 
 

 

 Ὡς σοφὴ γίνεται δεκτὴ κάθε μηχανικὴ ἐφεύρεση, πέραν ὅποιων ἐλπίδων  

 πότε μὲν γιὰ τὸ κακό, ἀλλ’ ἄλλοτε πρὸς τὸ καλὸ ὁδηγεῖ, 

 παραβλέποντας τοὺς ἰσχύοντας νόμους 

 καὶ τὴν ἔνορκη δικαιοσύνη τῶν θεῶν κι 

 (ἐκπίπτων) ἀπὸ ἔντιμος πολίτης σὲ ἀχρεῖο, ὅταν τὸ μὴ καλὸν 

 ἐπικρατεῖ, (χάριν) μὲ τὴν βοήθειαν τῆς τόλμης…  

 

 Κρ:  Ἄλλον δὲ ἐκτὸς ἀπὸ μένα πρέπει νὰ ἀποδεχθῶ ὡς κυβερνήτη; 

 Αἵμ: Πόλις ὅμως δὲν ὑπάρχει, ὅταν αὐτὴ ἀνήκει σὲ ἕναν ἄνδρα. 

 Κρ:   Δὲν ἀνήκει στὸν κυβερνήτη της ἡ πόλις; 

 Αἵμ:  Καλῶς μόνο ἔρημο πόλη, ἂν ἐσὺ ἄρχεις μόνος σου.  

 

Τὴν ταλάντευση τῆς καθημερινῆς πρακτικῆς τοῦ ἀνθρώπου διδάσκει ὁ Χορὸς εἰς τὸ 

κατάμεστον θέατρον τοῦ Διονύσου, μὲ κήρυκα τῆς ἰσηγορίας τὸν νεαρὸ Αἴμωνα, πρὸς 

τὸν ὁλοκληρωτικῆς νοοτροπίας πατέρα του, ἕναν χρόνο πρὸ τῆς ἀποστασίας τῆς 

Σάμου, μὲ τὴν συμμετοχὴ τῶν περισσοτέρων σοφῶν ἴσως στὴν ἱστορία εἰς τὸν 

πόλεμον ἐκεῖνον∙ ὁ προσωκρατικὸς φιλόσοφος Μέλισσος ἦταν ἡγέτης τῶν Σαμίων κι 

ἀπ’ τὰς Ἀθήνας μετεῖχε ὡς στρατηγὸς κι ὁ Σοφοκλῆς, ὁ ὁποῖος διέπρεψε στὰ ἐρωτικά 

του, ἀλλὰ ἀπέτυχε ὡς στρατηγός, μὲ εἰρωνικὲς παρατηρήσεις τοῦ Περικλέους, ἀλλὰ 

κι οἱ Εὐρυπίδης, Σωκράτης, Δάμων στὶς φρουρὲς τῆς Ἀττικῆς. 

  Δέκα χρόνια μετὰ ὁ Περικλῆς θὰ ἀναφερθεῖ, σχεδὸν μὲ τὰ ἴδια λόγια εἰς τὴν 

πρακτικὴν τοῦ ἀνθρώπου εἰς τὸν «Ἐπιτάφιόν» του: ‘’Τὴν ἄμεσο συμμετοχὴ τοῦ 

πολίτου εἰς τὴν ἐλευθέραν πρακτικήν του τὴν προσδιορίζει κυρίως ἡ ἐξωτερίκευση 

τῆς ἐσωτερικῆς του διαθέσεως σὲ ὅλες τὶς στιγμὲς τῆς ζωῆς του καὶ περισσότερο στὶς 

δύσκολες προσωπικές του, ὁμοίως καὶ ἐκεῖνες τῆς πόλεώς του∙ αὐτὴ ἡ διάθεση καὶ ἡ 

νοοτροπία τὸν καθιστᾶ ἰδιαιτέρως, ἂν ὄχι κι ἀποκλειστικά, πολίτη κι ὑποκείμενο τῆς 

πόλεώς του, τῆς κοινωνίας του, στενῆς ἢ εὐρυτέρας, κι ὄχι ἡ ἔνταξή του στὴν ὅποια 

θρησκεία ἢ ἰδεολογία ἢ κόμμα κι ὅποια ἄλλη παρεμφερῆ ὀργάνωση∙ ἡ θρησκευτικὴ ἢ 

ἰδεολογικὴ πίστη σημαίνει ἐξάρτηση, ἀπόλυτη ἢ παροδική, ἂν κι εἶναι λίγο δύσκολη ἡ 

δεύτερη, ὅπως τὸ ἔχει ἀποδείξει ἡ ἱστορία, ἐνῶ ἔχει καθιερώσει σαφῆ διάκριση τῶν 

προσωπικῶν στιγμῶν ἀπ’ τὶς κοινωνικὲς ἢ πολιτικές. Ὁ Περικλῆς, ὁ δεύτερος μετὰ 

τὸν Σόλωνα, φιλόσοφος καὶ πολιτικὸς μαζί -ὁ Ἐπιτάφιος, μαζὶ μὲ τὶς δημογορίες του 

κι ἰδιαιτέρως τὶς τελευταῖες εἶναι ἀπ’ τὰ καλύτερα κείμενα πολιτικῆς φιλοσοφίας τῆς 

ἱστορίας- ὁριοθετεῖ σαφέστατα τὴν διάκριση μεταξὺ τῶν θεσμῶν τῆς δημοκρατίας, 

τὴν ὀργάνωση τῆς πόλεως καὶ τῆς πρακτικῆς τῶν πολιτῶν της, τῆς καθημερινῆς καὶ 

τῆς πολιτικῆς, εἰς τὰς ἐκτάκτους καὶ ἄλλας περιστάσεις τῆς πατρίδος των:  



51 
 

 

Χρώμεθα γὰρ πολιτείᾳ οὐ ζηλούσῃ τοὺς τῶν πέλας νόμους, παράδειγμα δὲ 

μᾶλλον αὐτοὶ ὄντες τινὶ ἢ μιμούμενοι ἑτέρους. Καὶ ὄνομα μὲν διὰ τὸ μὴ ἐς 

ὀλίγους ἀλλ’ ἐς πλείονας οἰκεῖν δημοκρατία κέκληται, μέτεστι δὲ κατὰ μὲν τοὺς 

νόμους πρὸς τὰ ἴδια διάφορα πᾶσι τὸ ἴσον, κατὰ δὲ τὴν ἀξίωσιν, ὡς ἕκαστος ἔν 

τῳ εὐδοκιμεῖ, οὐκ ἀπὸ μέρους τὸ πλεῖον ἐς τὰ κοινὰ ἢ ἀπ’ ἀρετῆς προτιμᾶται, 

οὐδ’ αὖ κατὰ πενίαν, ἔχων δέ τι ἀγαθὸν δρᾶσαι τὴν πόλιν, ἀξιώματος ἀφανείᾳ 

κεκώλυται. Ἐλευθέρως δὲ τά τε πρὸς τὸ κοινὸν πολιτεύομεν καὶ ἐς τὴν πρὸς 

ἀλλήλους τῶν καθ’ ἡμέραν ἐπιτηδευμάτων ὑποψίαν, οὐ δι’ ὀργῆς τὸν πέλας, εἰ 

καθ’ ἡδονήν τι δρᾷ, ἔχοντες, οὐδὲ ἀζημίους μέν, λυπηρὰς δὲ τῇ ὄψει ἀχθηδόνας 

προστιθέμενοι.49  

 

Ἔχουμε λοιπὸν πολιτεία, ποὺ δὲν ζηλεύει τοὺς νόμους τῶν ἄλλων, ἀλλὰ 

παράδειγμα μᾶλλον εἴμαστε ἐμεῖς ἢ εἰς τὸ νὰ μιμούμεθα τρίτους. Καί, ἐπειδὴ 

μὲν δὲν κυβερνᾶται ἀπ’ τοὺς ὀλίγους, παρὰ ἀπ’ τοὺς περισσοτέρους κατοίκους 

της, ἀποκαλεῖται δημοκρατία· συμμετέχουν δὲ κατὰ τοὺς νόμους ὅλοι μὲ ἴσα 

δικαιώματα (στὴν ἄσκηση τῆς ἐξουσίας), παρὰ τὶς ἰδιωτικές τους διαφορές, κατὰ 

δὲ τὴν ἀξιολόγησή τους στὴν συμμετοχή τους εἰς τὰ κοινά, ὅπως ἕκαστος τὸ 

ἀποδεικνύει στὴν πράξη, κι ὄχι ἀπ’ τὴν εἰδική του κατάσταση ἢ ἀπ’ τὴν 

καταγωγή του, ἀλλὰ ἀπ’ τὴν ἀρετή του προτιμᾶται, οὔτε πάλιν οἱ φτωχότεροι, 

ὅταν ἔχουν κάτι ἀγαθὸν προτείνειν γιὰ τὴν πόλη, νὰ ἐμποδίζονται ἀπ’ τὴν 

κοινωνική τους ἀφάνεια. Ὡς ἐλεύθεροι πολῖτες μάλιστα πολιτευόμαστε στὴν 

διαχείριση τῶν κοινῶν καὶ στὴν παρακολούθηση τῶν καθημερινῶν μας 

ἀσχολιῶν, χωρὶς τὴν ἐκδήλωση οὐδεμίας ἐνοχλήσεως πρὸς τὸν γείτονά μας, ἐὰν 

πράττει κάτι κατὰ τὰς ἐπιλογάς του, χωρὶς πρόκληση ζημίας μέν, ἀλλὰ μὲ τὴν 

ἐξωτερίκευση ἐνοχλητικῆς ἐκφράσεως στὸ πρόσωπό μας.  

 

Τρεῖς παραγράφους μετὰ συμπληρώνει ὁ Περικλῆς:  

 

… ἔνι τε τοῖς αὐτοῖς οἰκείων ἅμα καὶ πολιτικῶν ἐπιμέλεια, καὶ ἑτέροις πρὸς 

ἔργα τετραμμένοις τὰ πολιτικὰ μὴ ἐνδεῶς γνῶναι· μόνοι γὰρ τόν τε μηδὲν τῶνδε 

μετέχοντα οὐκ ἀπράγμονα, ἀλλ’ ἀχρεῖον νομίζομεν, καὶ οἱ αὐτοὶ ἤτοι κρίνομέν 

γε ἢ ἐνθυμούμεθα ὀρθῶς τὰ πράγματα, οὐ τοὺς λόγους τοῖς ἔργοις βλάβην 

 
49 Ὅρα, εἰς τὰς «ἀναλύσεις» «Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Ἐπάνοδος εἰς τὸν ρόλον τοῦ ἤθους», σελ. 10 καὶ 

Θουκυδίδου, «Ξυγγραφή», Βιβλ. Β’, κεφ. 37, παρ. 1,2, (μετάφραση δική μου) 



52 
 

ἡγούμενοι, ἀλλὰ μὴ προδιδαχθῆναι μᾶλλον λόγῳ πρότερον ἢ ἐπὶ ἃ δεῖ ἔργῳ 

ἐλθεῖν.50   

  

Ὁ ἡγέτης τοῦ χρυσοῦ αἰῶνος τῆς ἑλληνικῆς ἱστορίας περιγράφει μὲ ἐκπληκτικὴ 

σαφήνεια τὶς τρεῖς κατηγορίες τῶν πολιτῶν εἰς τὴν ἐποχή του καὶ εἰς τὴν δημοκρατία 

εἰς τὴν ἱστορία τῆς ἀνθρωπότητος∙ ἦταν ὁ λόγος του ὁ ἐπικήδειος πρὸς τιμὴν τῶν 

πεσόντων κατὰ τὸ πρῶτο ἔτος τοῦ Πελοποννησιακοῦ πολέμου. Ὁ Περικλῆς ἔχει 

πλήρη συναίσθηση τῶν συνεπειῶν τοῦ πολέμου∙ παραδίδει μαθήματα πρὸς τοὺς 

συμπολίτας του, ὑπογραμμίζων ὅτι οἱ πολῖτες διακρίνονται εἰς τρεῖς κατηγορίας, 

τοὺς ἐνεργοὺς πολίτας, τοὺς ἀπράγμονας καὶ τοὺς ἀχρείους∙ οἱ πρῶτοι, οἱ ἐνεργοὶ 

πολῖτες, μετέχουν δραστηρίως εἰς τὴν πολιτικὴν ζωήν, οἱ δεύτεροι, οἱ ἀπράγμονες, 

ἀκολουθοῦν μᾶλλον σιωπηλά, ἀπροθύμως, ἀλλὰ δὲν ἀπέχουν, οἱ τρίτοι, οἱ ἀχρεῖοι, 

εἶναι ἐναντίον ὅλων τῶν θεσμῶν τῆς ἀμέσου δημοκρατίας καὶ κάνουν τὰ πάντα γιὰ 

τὴν ὑπονόμευσή τους στὸ σύνολό της. Ὁ Περικλῆς ἀπευθύνεται πρὸς τοὺς ἐνεργοὺς 

πολίτας, τῶν ὁποίων ἔργο εἶναι ἡ ἀθηναϊκὴ δημοκρατία, ἀλλὰ ἀπευθύνει τὰς 

παραινέσεις του καὶ πρὸς τοὺς ἀπράγμονας∙ δὲν εἶναι τῆς στιγμῆς ἡ μελέτη τῆς ῥοῆς 

μεταξὺ τῶν δύο αὐτῶν κατηγοριῶν τῶν πολιτῶν, διότι ὁδηγούμεθα εἰς ἄλλας 

ἀτραπούς, μὲ ἄκρως ἐνδιαφέρον, ἀλλὰ ἔχουμε καιρό, ἢ μᾶλλον τὰ ἔχουμε συζητήσει 

κάπως εἰς ἄλλας «ἀναλύσεις», «Τοῦ Ἐμμελοῦς»51. Τοὺς ἀχρείους ἐπισημαίνει ὡς 

παράδειγμα πρὸς ἀποφυγήν∙ ἀχρεῖοι εἶναι ὅσοι δὲν μετέχουν τῶν πολιτικῶν 

πραγμάτων, ἀλλὰ καὶ δὲν ἐπιδεικνύουν ἐπιμέλεια εἰς τὰ «τοῖς αὐτοῖς οἰκείων», εἰς τὰ 

οἰκογενειακά τους καὶ τὰ προσωπικά τους. Λέγει ὁ μέγας πολιτικὸς καὶ φιλόσοφος, 

   

συνήθως ἀσχολούμεθα μὲ τὰ προσωπικά μας πράγματα, ἀλλὰ καὶ 

ἐπιμελούμεθα τῶν πολιτικῶν, καὶ ὅταν στρέψουμε τὴν προσοχή μας πρὸς 

ἄλλας ὑποθέσεις μὲ τὰ πολιτικὰ δὲν ἀσχολούμεθα ὀλιγώτερον· διότι μόνοι 

ἐμεῖς ὅποιον δὲν μετέχει καθόλου εἰς αὐτά, εἰς τὰ πολιτικά, δὲν τὸν θεωροῦμε 

ἁπλῶς ἀπράγμονα, ἀλλὰ ἀχρεῖον, καὶ ἐμεῖς οἱ ἴδιοι ἤτοι ἀξιολογοῦμεν ἤτοι 

ἀναλογιζόμεθα ὀρθῶς τὰ πράγματα, ἐπειδὴ δὲν θεωροῦμε ζημία διὰ τὰς 

ἀποφάσεις μας τὴν ἔγκαιρο καὶ ἐνδελεχῆ ἀξιολόγηση, ἀλλὰ ἀντιθέτως 

πιστεύουμε ὅτι εἶναι μᾶλλον  ἐπιζήμιο τὸ νὰ μὴν ἐξετάσουμε ἐπισταμένως μὲ 

διάλογο προηγουμένως ὅσα ἔχουμε προτείνει νὰ πράξουμε. 

 
50 Αὐτόθι, σελ. 11, καὶ Θουκυδίδου, βιβλ. Β’, κεφ, 40, 2, μετάφραση δική μου, κι εἰς τὰς ἁ ἀναλύσεις» 

«Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Ὁ λόγος τοῦ Οἰδίποδος», σελ. 5,  καὶ Χρήστου Ζ. Καρανίκα, «Ὁ πολίτης καὶ ὁ 

παραγωγός», σελ. 82, ἐκδόσεις, «Φιλόμυθος», Ἀθῆναι, 1993.   
51 Αὐτόθι, σελ. 12, «Ἡ ἐπάνοδος τοῦ Ἀπόλλωνος», σελ. 14, κ. ἑ., καὶ «Νόμους τὰς ᾠδὰς ἡμῖν 

γεγονέναι», σελ. 11, κ. ἑ. «Τούτοις τοῖς πονηροῖς χαλκίοις», σ. 3, κ. ἑ., 13, κ. ἑ.  



53 
 

  

Ὁ ἀχρεῖος δὲν μετέχει στὴν ἔγκαιρη καὶ ἐπισταμένη ἀξιολόγηση τῶν πολιτικῶν 

ὑποθέσεων, παρὰ μόνο γιὰ τὴν ἀπαξίωση τῶν σκοπῶν τῆς ἀμέσου δημοκρατίας. 

Ποιός εἶναι αὐτός; ὅποιος δὲν ἀποδέχεται ὅτι  

 

«ἡ πόλις καὶ φύσει πρότερον ἢ ἕκαστος»,52  

 

ἐπεξηγεῖ ὁ Ἀριστοτέλης ἕναν αἰῶνα ἀργότερα∙ δηλαδή, οἱ θεσμοὶ τῆς ἀμέσου 

δημοκρατίας θεωροῦν τὰς πολιτικὰς σχέσεις ἐντὸς τῆς κοινωνίας, ἴσης ἀξίας μὲ τοὺς 

νόμους τῆς φύσεως κι ἀνωτέρας εἰς τὰς ἐσωτερικάς της.’’ 

 

Ὁ Περικλῆς στὴν πράξη, μὲ τὶς δύο αὐτὲς ἄμεσες καὶ μεστὲς ἀναφορές του, πέραν 

τῶν ἐμμέσων σὲ ἄλλα σημεῖα τῆς ὁμιλίας του, θέτει τὰ σαφέστατα ὅρια μεταξὺ τῶν 

θεσμῶν τῆς ἀμέσου δημοκρατίας, μὲ τὸν τελειότερο ὁρισμό της στὴν ἱστορία στὴν 

πρώτη, ἀλλὰ καὶ ὁρίζει τὸν ρόλο τοῦ πολίτου, στὴν δεύτερη, μὲ πλήρη διάκριση τῶν 

διαφορῶν τῆς πρακτικῆς του∙ στὴ νεώτερη δημοκρατία πῆραν ἢ ἀντέγραψαν τὸν 

ὁρισμό της, προσθέτοντας ἀρκετὲς ἐπιχρώσεις, γιὰ  ἀνταπόκρισή της στὶς ἀνάγκες 

τους, ἀλλὰ ἀγνόησαν παντελῶς τὸν προσδιορισμὸ τῆς πρακτικῆς τοῦ πολίτου, ὡς 

ἐνεργοῦ, ἀπράγμονος ἢ ἀχρείου. Δὲν ἔγινε τυχαία ἡ διάκριση  αὐτή, παρὰ ἐξέφραζε 

κι ἐκφράζει τὶς ἐγγενεῖς ἀδυναμίες τῆς δημοκρατίας τους, ὡς μεταπλάσεως τῆς 

θρησκευτικῆς πίστεως∙ τὸ ἄτομο ἀποκτᾶ ἔτσι πολιτικὰ κι ἀτομικὰ δικαιώματα, ὡς 

παραχώρηση ἐκ μέρους τῆς προηγουμένης αὐταρχικῆς ἐξουσίας, βασιλικῆς ἢ 

θρησκευτικῆς, διατηρώντας τὸν δοτὸ λόγο του πρὸς τὴν ἰδεολογία του. Παραμένει 

ἔτσι ἀντικείμενό της, ὅπως ἦταν στὰ παλαιὰ καθεστῶτα∙ δὲν αἰσθάνεται κι οὔτε εἶναι 

ἐπιτρεπτὸ νὰ αἰσθάνεται, ὅτι εἶναι φύσει ὑποκείμενο τῆς ἱστορίας κι ὅτι αὐτὸς 

διαμορφώνει τὴν ἰδεολογία του ἢ θρησκεία του, κι ἔτσι μένει ἐκτὸς ψηφιακῆς ἐποχῆς. 

Ἡ ἀποδοχὴ ἢ θέσπιση ἀνθρωπομορφικῆς θρησκείας, καὶ φυσικὰ καὶ ἰδεολογίας, τοῦ 

εἶναι κάτι τὸ ἀδιανόητο, ἐνῶ στὴν ἄμεσο ἑλληνικὴ δημοκρατία ἦταν ὁ ἀκρογωνιαῖος 

λίθος της μὲ ἀρχὴ ἀπ’ τὴν ὁμηρικὴ ποίηση∙ ὁ διάλογος μὲ τοὺς θεούς, ἰσότιμος μέσα 

ἀπ’ τοὺς χρησμούς τους, ὅπως κυρίως τοῦ Λοξίου Ἀπόλλωνος, ἢ τοὺς πολιτικούς τους 

ἐκπροσώπους, εἶναι ἀδιανόητος κι ὡς σκέψη ἀκόμη στὴν νεώτερη ἐποχή.53 

 

 
 

52 Αὐτόθι, σελ. 12 καὶ Ἀριστοτέλους, «Πολιτικά», βιβλ. Α’, κεφ. α’, παραγ. 12, (1253α25) καὶ Χρήστου 

Ζ. Καρανίκα, ὅ. ἀ, σελ. 131. 
53 Ὅρα, εἰς τὰς «ἀναλύσεις» «Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Ὀρθολογισμός, ἀσύμβατος τῆς μουσικῆς ἁρμονίας», 

σελ. 84, 123-124.  



54 
 

3 

 

Ὁ Ἰσοκράτης παρουσιάζει ἐπίσης τὴν ἔκφραση τοῦ λόγου ὡς κριτηρίου τῆς πολιτικῆς 

νοοτροπίας καὶ πρακτικῆς τοῦ ἀνθρώπου∙ ἡ παρέμβασή του ἔχει ἰδιαίτερη βαρύτητα, 

ἐπειδὴ γίνεται τὶς πρῶτες δεκαετίες τοῦ τετάρτου αἰῶνος καὶ μετὰ τὴν ἧττα τῶν 

Ἀθηναίων στὸν πόλεμο καὶ τὴν ἄκρως ταπεινωτικὴ ἐμπειρία τῶν τριάκοντα τυράννων, 

ὅταν γνώριζαν ἀρκετὰ καλά, πέραν τῶν ἐπιφανειακῶν τους ἀντιδράσεων, ὅτι αὐτοὶ 

οἱ ἴδιοι κι οἱ ἄμεσοι πρόγονοί τους ἦταν οἱ ὑπαίτιοι τῆς ἐξαθλιώσεως τῆς πόλεώς τους. 

Τὸ ἔδειξαν αὐτό, μὲ τὴν θανάτωση τοῦ Σωκράτους καὶ τὴν ἀποδοχὴ τοῦ λάθους τους, 

τὴν λογοδοσία τους στὴν πράξη, ἕξι χρόνια μετά, ἐπειδὴ τοὺς θύμιζε συνεχῶς κι 

εὐθαρσῶς εἰς τὴν Ἀγορὰν τὰ πολιτικά τους ἐγκλήματα, κατὰ τὴν ἐπαναδιδασκαλία 

γιὰ πρώτη φορὰ τραγῳδίας, ἐκείνης τοῦ «Παλαμήδου» τοῦ Εὐρυπίδου∙ ὁ Ἰσοκράτης, 

φίλος τοῦ Σωκράτους, δὲν δραπέτευσε στὰ Μέγαρα, ὅπως ὅλοι οἱ ἄλλοι μαθητές του, 

ἀλλὰ προσῆλθε τὴν ἑπομένην εἰς τὴν Ἀγορὰν φορώντας μαῦρον μανδύαν, εἰς 

ἔνδειξιν πένθους διὰ τὴν πόλιν του καὶ τὸν φίλον του. Πενῆντα χρόνια περίπου μετὰ 

τὸν «Ἐπιτάφιον», μὲ τὸν τελειότερο ὁρισμὸ τῆς δημοκρατίας, τῆς καθημερινῆς ζωῆς 

ὡς ἱστορικῆς συνεχείας καὶ τῆς ἐλευθέρας πολιτικῆς πρακτικῆς, γράφει ὁ μεγάλος 

φιλόσοφος κι ἰσάξιος διδάσκαλος ῥητορικῆς, γιὰ τὴν περίοδο τῆς εἰρήνης∙ εἶναι ἡ 

ἐποχὴ τῆς χειροτέρας ἑκουσίας ὑποταγῆς τῶν Ἑλλήνων στὸν μεγάλο βασιλέα, μὲ τὴν 

Ἀνταλκίδειο συνθήκη, ποὺ ὑπέγραψε στὰ Σοῦσα ὁ Ἀνταλκίδας ἐκ μέρους τῆς 

Σπάρτης∙ παραχώρησε τότε ὅλες τὶς πόλεις τῆς Μικρᾶς Ἀσίας στοὺς Πέρσες, τὰ νησιὰ 

τοῦ Αἰγαίου σὲ ἀπόλυτη ἐξάρτηση καὶ τὴν κυρίως Ἑλλάδα ὡς σύμμαχο ὑποτελῆ.  

  ‘’Ἡ πρώτη ἀναφορά, μὲ σαφῆ πολιτικὴ καὶ ἱστορικὴ διάσταση στὶς φωτεινὲς ἐποχὲς 

τοῦ Ἑλληνισμοῦ, γίνεται, μᾶλλον, ἀπ’ τὸν Ἰσοκράτη εἰς τὸν «Πανηγυρικόν» του, ὄχι 

τόσο μὲ τὴν μορφὴ τοῦ ὑπαινικτικοῦ ἢ πλαγίου λόγου, ὅπως γινόταν καὶ πρὶν ἀπ’ 

τοὺς πολιτικοὺς τοῦ πέμπτου αἰῶνος, παρὰ ὡς ἄμεση καὶ εὐθεῖα προτροπή, δηλαδή, 

ὡς πολιτικὴ ὑποθήκη∙ ὅσοι Ἕλληνες, καὶ κυρίως Ἀθηναῖοι, εἶχαν προλάβει τὴν 

ἐποχὴ τῆς ἀκμῆς τῆς πόλεώς των καὶ τοῦ Ἑλληνισμοῦ, αἰσθάνονταν τώρα 

ταπεινωμένοι καὶ περιφρονημένοι στὸν ἑλληνικὸ κόσμο καὶ στὸν βαρβαρικὸ 

περίγυρό του∙ ἦταν κοσμοκράτορες σὲ ὁλόκληρη τὴν Μεσόγειο καὶ πλέον ἔβλεπαν 

τὴν ἀνασφάλειά τους, ἀκόμη καὶ στὸν Σαρωνικό, ἐνῶ ὀλίγα ἔτη πρίν, ὁ στρατηγὸς 

Κόνων, μὲ περσικὸ χρυσό, εἶχε ξανακτίσει τὰ μακρὰ τείχη, ἔστω καὶ πρόχειρα, καὶ 

εἶχε ναυπηγήσει ἑκατὸ τριήρεις, ὡς πρῶτο βῆμα γιὰ τὴν ἀνάκτηση τοῦ στόλου τους 

καὶ τῆς ἀθηναϊκῆς συμμαχίας. Ἀλλά, αἰσθάνονταν κατὰ βάθος ὅλοι τους, ὅτι μὲ  

περσικοὺς δαρεικοὺς δὲν ἀνακτᾶται ἡ ἡγεμονία καί, τὸ χειρότερο, ἡ ἐλεύθερη 

πολιτικὴ πρακτική, ἀφοῦ ἡ αἴσθησις τῆς ἐξαρτήσεως μένει ἰσχυρότατη στὴν 



55 
 

συνείδησή τους∙ οἱ Ἀθηναῖοι ἐξέπιπτον σταδιακὰ σὲ ἀπράγμονες, καθὼς δὲν ἦταν οἱ 

ἴδιοι ταυτοχρόνως, πολῖτες καὶ δικαστές, δραματικοὶ ποιητὲς καὶ μουσικοί, λιθοξόοι 

καὶ τεχνῖτες, μηχανικοὶ καὶ ἀρχιτέκτονες, στρατηγοὶ καὶ ὁπλῖτες, ἀλλὰ 

ἀνεδεικνύοντο ἕνα ἀπ’ ὅλα ἕκαστος ἐξ αὐτῶν, κι αὐτὸ σήμανε τὴν ἀρχὴ τοῦ τέλους 

τῆς ἀμέσου δημοκρατίας. 

 

Ἡ ἀναφορὰ τοῦ Ἰσοκράτους εἰς τὸν «Πανηγυρικόν» του, γιὰ τὴν σημασία τῶν 

Τρωικῶν καὶ τῶν Μηδικῶν στὴν ἑλληνικὴ ἱστορία, εἶναι ἡ πρώτη, μὲ τὴν μορφὴ τῆς 

ὑποθήκης, ἢ ἔστω ἡ πρώτη: 

 

«οὕτω δὲ φύσει πολεμικῶς πρὸς αὐτοὺς ἔχομεν, ὥστε καὶ τῶν μύθων ἥδιστα 

συνδιατρίβομεν τοῖς Τρωικοῖς καὶ Περσικοῖς, δι’ ὧν ἔστι πυνθάνεσθαι τὰς 

ἐκείνων συμφοράς»54.  

 

«Βρισκόμαστε δὲ σὲ τέτοια πολεμικὴ κατάσταση ἐναντίον τους, δηλαδὴ τῶν 

Περσῶν, ὥστε μὲ εὐχαρίστηση ἐνασχολούμαστε μὲ τοὺς μύθους γιὰ τὰ 

Τρωικὰ καὶ τὰ Περσικά, μέσα ἀπ’ τὰ ὁποῖα ψάχνουμε νὰ βροῦμε τὸν τρόπο 

τῆς συντριβῆς τους».  

 

Ἦταν αὐτονόητη ἡ ἀπαίτηση τῶν Ἑλλήνων γιὰ τὴν κατάλυση τῆς περσικῆς 

αὐτοκρατορίας, διότι τόσα κακὰ εἶχε προκαλέσει στὸν Ἑλληνισμό∙ φυσικά, 

περισσότερο μετροῦσε ἐκείνη τὴν ἐποχή, τὸ 380 π.Χ., ἡ θέση καὶ τῆς κυρίως Ἑλλάδος, 

μετὰ τὴν Ἀνταλκίδειον εἰρήνην, πέραν τῆς παραχωρήσεως τῶν πόλεων τῆς Μικρᾶς 

Ἀσίας, ὑπὸ τὴν κηδεμονία τοῦ μεγάλου βασιλέως. Ἦταν ἡ πρώτη καὶ ἡ χείριστη 

ὑποταγὴ τῶν Ἑλλήνων σὲ βαρβαρικὴ ἐξουσία καὶ μάλιστα ἑκουσίως, χωρὶς νὰ ἔχουν 

ὑποστεῖ ἧττα σὲ πόλεμο∙ ποτὲ μέχρι τότε ὁ ἑλλαδικὸς χῶρος δὲν εἶχε ὑποταγεῖ σὲ 

βαρβάρους, παρὰ μόνο οἱ ἀποικίες τους κι ἀπ’ αὐτὲς κυρίως ἐκεῖνες τῆς Μικρᾶς 

Ἀσίας, διότι ἡ Μεγάλη Ἑλλάς, τῆς Σικελίας καὶ τῆς Κάτω Ἰταλίας, εἶχε ἐπίσης τὴν 

τύχη τῆς συνεχοῦς ἀνεξαρτησίας της, ἔστω τοὺς λίγους αὐτοὺς αἰῶνες ἱστορίας της. 

  Ὁ Ἰσοκράτης καταγράφει τὴν πολιτικὴ ἀντίληψη τῆς ἐποχῆς του, στὶς ἀρχὲς τοῦ 

τετάρτου π.Χ. αἰῶνος, ὅταν οἱ ἀπαιτήσεις τῶν Ἑλλήνων, γιὰ τὴν ἀπαλλαγή τους ἀπ’ 

τὴν ἰσοπεδωτικὴ σπαρτιατικὴ ἡγεμονία καὶ τὴν περσικὴ κηδεμονία, μὲ τὴν ἀπειλὴ 

γιὰ πλήρη ὑποταγή τους στὴν πρώτη εὐκαιρία, ἦταν δεσπόζουσες∙ ταυτοχρόνως 

ὅμως ἔκανε ἀναφορὰ στὶς φωτεινὲς στιγμὲς τῆς ἱστορίας τους, στὸν Τρωικὸ καὶ 
 

54 Ἰσοκράτους, «Πανηγυρικός», παρ. 158, ἐνῶ σχετικὴ ἀναφορὰ κάνει καὶ στὸν «Ἀρεοπαγητικόν», 

παρ. 76-79, μετάφραση δική μου κι εἰς τὰς «ἀναλύσεις» «Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Οἱ ὑπόγειες διαδρομὲς τῆς 

ἱστορίας», σελ. 9 κ.ἑ.. 



56 
 

στοὺς Μηδικοὺς πολέμους, ἀνάγοντάς τους σὲ μύθους∙ οἱ φιλόσοφοι ἔχουν πλείονας 

ἀναφορὰς εἰς τὸν θεῖον ποιητήν, μὲ προέκταση τὴν ἔμφαση εἰς τὸ ἦθος τῶν 

ἀνθρώπων, δηλαδή, εἰς τὴν ἐλευθέραν πολιτικὴν πρακτικὴν κατὰ τὸν πέμπτο 

αἰῶνα, τὴν περίοδο τῆς ἐμμελείας. Οἱ προσπάθειες τοῦ σοφοῦ, σὲ μεγάλο βαθμό, 

ἀπέτυχαν διότι δὲν ἔγιναν οἱ Ἀθηναῖοι ἐνεργοὶ πολῖτες, οὔτε οἱ ὑπόλοιποι Ἕλληνες 

ἀντέδρασαν στὴν σπαρτιατικὴ ἡγεμονία καὶ στὴν περσικὴ κηδεμονία, παρὰ 

συνέχιζαν τοὺς μεταξύ τους πολέμους καὶ τοὺς ἐμφυλίους σπαραγμούς∙ ἀλλὰ καὶ αἱ 

Θῆβαι, ὀλίγα χρόνια μετά, στὴν βραχύβια ἡγεμονία τους, στὰ Σοῦσα ἔστειλαν τὸν 

Πελοπίδα, γιὰ βοήθεια, τὴν κηδεμονία, καὶ τὴν ἀνέχθηκαν, ἀλλὰ καὶ τὴν ἐπιδίωξαν.  

  Στὴν περίοδο αὐτὴ ἀναδύθηκε ἡ μακεδονικὴ ἡγεμονία, σὲ σύγκρουση μὲ τὴν 

δεύτερη ἀθηναϊκὴ συμμαχία, καθὼς οἱ Μακεδόνες διέθεταν δύο πλεονεκτήματα∙ 

τὴν ζωντάνια καὶ τὸν δυναμισμὸ τῆς νέας φυλῆς καὶ τὸν σχηματισμὸ τῆς 

μακεδονικῆς φάλαγγος, μαζὶ μὲ τὴν πρώτη στὴν ἱστορία πλήρη ὀργάνωση 

εὐρυτέρου ἐθνικοῦ κράτους, μὲ τὸ σύστημα τῶν ὀροφυλάκων καὶ τῶν ὁριοφυλάκων. 

Ἐπεβλήθησαν μὲ τὰ ὅπλα τους στὶς ἀντίπαλες ἑλληνικὲς πόλεις, ἀλλὰ καὶ ἔγιναν 

ἀπ’ αὐτὲς ἀνεκτοί, ἐνῶ οἱ νέοι ἀκολούθησαν τὸν Ἀλέξανδρο στὴν ἐκστρατεία του, 

ὡς στρατιῶτες, ἔμποροι, μηχανικοί, τεχνικοί, καὶ ἄνθρωποι τῶν γραμμάτων καὶ τῶν 

τεχνῶν∙ ἐπρόκειτο γιὰ τὴν πρώτη συστηματικὴ καὶ πλήρη ἐνσωμάτωση στὸν 

πολιτισμὸ τοῦ κατακτητοῦ, δηλαδὴ στὸν ἑλληνικό, ὅλων τῶν κατακτηθέντων λαῶν, 

μαζὶ μὲ τὴν ἐνεργὸ συμμετοχή τους εἰς αὐτόν.’’  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



57 
 

4 

 

Τὴν ἴδια ἄποψη ὑποστηρίζει κι ὁ Ἀριστοτέλης, ἄλλα πεντήκοντα ἔτη ἀργότερα καὶ 

στὴν ἀρχὴ τοῦ ὀγδόου βιβλίου τῶν «Πολιτικῶν», στὸ ὁποῖο πραγματεύεται τὸ πῶς 

διαμορφώνεται τὸ ἦθος τοῦ πολίτου, χάρις στὴν μουσική του παιδεία κυρίως:  

 

«Ἐπεὶ δ’ ἕν τὸ τέλος τῇ πόλει πάσῃ, φανερὸν ὅτι καὶ τὴν παιδείαν μίαν καὶ τὴν 

αὐτὴν ἀναγκαῖον εἶναι πάντων καὶ ταύτης τὴν ἐπιμέλειαν εἶναι κοινὴν καὶ μὴ 

κατ’ ἰδίαν, ὃν τρόπον νῦν ἕκαστος ἐπιμελεῖται τῶν αὑτοῦ τέκνων ἰδίᾳ τε καὶ 

μάθησιν ἰδίαν ἣν ἂν δόξῃ διδάσκων. δεῖ δὲ τῶν κοινῶν κοινὴν ποιεῖσθαι καὶ τὴν 

ἄσκησιν· ἅμα δὲ οὐδὲ χρὴ νομίζειν αὐτὸν αὑτοῦ τινὰ εἶναι τῶν πολιτῶν, ἀλλὰ 

πάντας τῆς πόλεως, μόριον γὰρ ἕκαστος τῆς πόλεως, ἡ δ’ ἐπιμέλεια πέφυκεν 

ἑκάστου μορίου βλέπειν πρὸς τὴν τοῦ ὅλου ἐπιμέλειαν».55  

 

Ἐπειδὴ δ’ ἕνα εἶναι τὸ τέλος, ὁ σκοπός, πάσης πόλεως, καθίσταται φανερὸ ὅτι 

καὶ ἡ ἐκπαίδευση εἶναι ἀπαραίτητο νὰ εἶναι ἡ αὐτὴ γιὰ ὅλους καὶ ἡ ἐπιμέλεια 

αὐτῆς νὰ εἶναι κοινὴ κι ὄχι κατ’ ἰδίαν ἀτομική, μὲ ὅποιο τρόπο ἕκαστος 

ἐπιμελεῖται τὰ παιδιά του ἰδιωτικῶς καὶ μὲ ἴδια μάθηση νὰ διδάσκει, ὅπως 

πιστεύει ὁ ἴδιος. Πρέπει λοιπὸν γιὰ τὶς κοινὲς ὑποθέσεις νὰ ἔχουν κοινὴ ἑνιαία 

πολιτική· ἐπὶ πλέον δὲ οὔτε πρέπει πιστεύειν κάποιος ἀπ’ τοὺς πολῖτες, ὅτι εἶναι 

δική του ὑπόθεση, ἀλλὰ ὅλων τῶν πολιτῶν τῆς πόλεως, ἡ δὲ ἐπιμέλεια 

ἐγγίνεται φύσει ὑπόθεση ἑκάστου, ὡς μορίου τῆς ὅλης ἐπιμελείας τῆς πόλεως. 

  

Στὴν πράξη συμπληρώνει τὴν φράση,  

 

«ὅτι μὲν οὖν ἡ πόλις καὶ φύσει πρότερον ἢ ἕκαστος, δῆλον». 

 

Ὁ Σταγειρίτης δίδει πρωθύστερη ἀπάντηση στοὺς νεώτερους φιλολόγους, ξένους, 

ἀλλὰ καὶ φραγκολάγνους δικούς μας, ὅτι δὲν ὑπῆρχε δημοσία ἐκπαίδευση στὴν 

Ἑλλάδα, παρὰ μόνο ἰδιωτική, ὅπως τὴν κρίνουν ἀπ’ τὴν διαστρεβλωτικὴ θεωρία τους 

τοῦ ἑλληνορωμαϊκοῦ πολιτισμοῦ∙ ἐπιβεβαιώνουν ἔτσι τὴν φοβίαν τους τῆς ἐμμελοῦς 

ἀναγνώσεως τῆς ἑλληνικῆς γραμματείας, λόγῳ τῆς δουλικοτάτης νοοτροπίας τους. 

Γνωρίζουν, ἀλλὰ δὲν τὸ ὁμολογοῦν, ὅτι καὶ μόνη ἡ ἀνάγνωση τῆς γραμματείας 

ἑλληνικῷ τῷ τρόπῳ, ὅπως τῆς βιογραφίας τοῦ Θεμιστοκλέους ὑπὸ τοῦ Πλουτάρχου, 

 
55 Ἀριστοτέλους, «Πολιτικά», Βιβλ. Η’, κεφ. α’, παρ. 2, (1337α22-31) καὶ Βιβλ. Α’, κεφ. α’ , παρ. 12, 

1253α25, μετάφραση δική μου, κι ὅ. ἀν. σελ. 54.           



58 
 

ὅπου ἀναφέρεται, ὅτι οἱ Τροιζήνιοι, ὅταν παρέλαβαν τὶς φυγάδες ἀθηναϊκὲς 

οἰκογένειες, κατὰ τὴν εἰσβολὴν τοῦ Ξέρξου, διέθεσαν καὶ διδασκάλους, δηλαδὴ 

μετρικούς, γιὰ τὰ παιδιά τους, διὰ τὴν διδασκαλίαν τους, μεγαλοφώνως πάντοτε∙ 

δηλαδή, εἶχαν δημόσια σχολεῖα κι αἱ Ἀθῆναι κι ἡ Τροιζήν, διαφορετικὰ δὲν θὰ εἶχαν 

τὴν ἄνεση διαθέσεως μετρικῶν. Ἡ διδασκαλία τῶν μετρικῶν, ὅπως γινόταν σὲ 

ὁλόκληρη τὴν ἱστορία μας, ἀπ’ τὸν Ὅμηρο μέχρι τὴν βαυαροκρατία, τοὺς ὁδηγεῖ 

ἀνεπαισθήτως μάλιστα στὴν ἐλεύθερη σκέψη καὶ πρακτική καὶ στὴν ἔκφραση τῆς 

προσῳδίας καὶ τοῦ ἐμμελοῦς λόγου∙ γνωστὰ αὐτὰ στοὺς ἀναγνῶστες μας καὶ στὴν 

μεγάλη πλειοψηφία τῶν δασκάλων καὶ τῶν φιλολόγων, ἔστω κι ἂν ὑστεροῦν κάπως 

τῆς θεωρητικῆς προσεγγίσεώς τους. Ἀλλὰ οἱ τηλεπαραθεριστὲς καθηγητάδες κι 

ἄλλοι λογοτεχνίζοντες καὶ προσποιούμενοι τὴν γνώση τῆς γραμματείας μας 

μᾶλλον ἐσκεμμένως ὑποστηρίζουν τὴν κοινοβαρβαρική, κι ὡς ἔκφραση τῆς δουλικῆς 

τους νοοτροπίας, μαζὶ μὲ τὴν συστράτευσή τους στὴν ἐκστρατεία ἀφελληνισμοῦ μας. 

Ἡ δουλικὴ καὶ ταπεινὴ νοοτροπία τους τοὺς καθοδηγεῖ! 

  Ἂς θυμίσουμε ὅμως κάτι, ὅτι ἡ ὑποχρεωτικὴ δημοσία ἐκπαίδευση ἦταν σὲ μεγάλο 

βαθμὸ γενική, κατὰ τὴν χρυσῆ ἐποχὴ τῆς Ἑλλάδος καὶ τὴν περίοδο τῆς ἀμέσου 

δημοκρατίας∙ ὁ Περικλῆς εἰς τὸν ἐπιτάφιόν του ἀναφέρεται εἰς τὴν κοινωνικὴν 

προστασίαν κι ἐκπαίδευσιν τῶν ὀρφανῶν τοῦ πολέμου, δηλαδὴ τὴν δημοσίαν κι ὁ 

Πλάτων κι οἱ φιλόσοφοι νεαροὺς χρησιμοποιοῦν ὡς ἀναγνῶστες τῶν διαφόρων 

συγγραμμάτων, μὲ τὴν γνωστὴ φράση, «ἀνάγνωθι ὦ παῖ», ἀπὸ δημόσια ἐκπαίδευση 

προέρχονται κυρίως αὐτοί. Ὅσο ἀρχίζει ἡ παρακμὴ τὸν τέταρτο αἰῶνα κι ἡ 

ἐπικράτηση τῶν ἀπραγμόνων καὶ τῶν ἀχρείων, τότε ἐπεκτεινόταν ἡ ἰδιωτικὴ 

ἐκπαίδευση, μὲ τὴν εὐρύτερη ἐξάπλωσή της μετὰ τὴν ρωμαϊκὴ κατάκτηση. Ἑπομένως 

κι οἱ φραγκολάγνοι φιλόλογοι καὶ καθηγητάδες ἔχουν δίκαιο, ἐπειδὴ πρότυπό τους 

ἔχουν αὐτὴν τὴν ἐποχή, τὴν ὁποία ἔχουν καθαγιάσει ὡς ἑλληνορωμαϊκὸ πολιτισμό, 

μὲ τὴν προδοτικὴ ἰσοπέδωση τῆς ἑλληνικῆς ἱστορίας∙ ἐκφράζει ὅμως αὐτὴ καὶ τὴν 

προσωπική τους δουλικότητα κι ἀδυναμία ἀσκήσεως ἐλευθέρας σκέψεως καὶ  

πολιτικῆς πρακτικῆς, ὁπότε ὑποβιβάζουν καὶ τὴν ἑλληνικὴ ἱστορία στὰ μέτρα τους! 

 

Τὴν καλύτερη ἀπάντηση στοὺς ἀφελληνιστὲς δίδει, πέραν ὅλων τῶν ἄλλων, κι ἡ 

Παλατινὴ Ἀνθολογία, μὲ τὸ ἀπόσπασμά της, 

 

  Εἴτε σοι Ἀντιγόνην εἰπεῖν φίλον, οὐκ ἂν ἁμάρτοις, 

   εἴτε καὶ Ἠλέκτραν· ἀμφότεραι γὰρ ἄκρον. 56 

 

 
56 Παλατινὴ Ἀνθολογία, Ζ’, 37. 



59 
 

Δηλαδή, οἱ Βυζαντινοὶ τοῦ δεκάτου αἰῶνος, τὴν ἐποχὴ τῆς μακεδονικῆς ἀναγεννήσεως, 

εἶχαν ὡς πνευματικὴ καὶ ἄλλη ἐνασχόλησή τους τὴν ἑλληνικὴ γραμματεία, εἴτε ὡς 

ἑνιαῖο ἀντικείμενο, εἴτε ὡς ἀποσπάσματα τὰ ὁποῖα χρησιμοποιοῦσαν καθημερινά, 

ἂν καὶ αἱ «Παρεκβολαὶ εἰς τὸν Ὅμηρον» τοῦ Ἀρχιεπισκόπου Εὐσταθίου Θεσσαλονίκης 

καὶ τὸ δρᾶμα, «Τιμαρίων» τῆς ἴδιας περίπου ἐποχῆς, ἡ Σούδα, μαζὶ μὲ πολλὰ ἄλλα, 

δείχνουν ὅτι ἦταν σὲ εὐρεία συζήτηση οἱ ἀναφορὲς στοὺς προγόνους μας κι ὅτι ἦταν 

ἀντικείμενο τῶν πανεπιστημαικῶν τους  σπουδῶν καὶ τῶν κοινωνικῶν συναναστροφῶν 

τους∙ αὐτὰ ὡς ἐπιφανειακὴ προσέγγιση, ἐπειδὴ στὴν πράξη ἡ μεταγλώττιση 

ὁλοκλήρου τῆς ἀρχαίας γραμματείας ἀπ’ τὴν μεγαλογράμματη γραφὴ στὴν 

μικρογράμματη ἢ ἐπισεσυρμένη, μᾶς προσέφερε τὴν διατήρηση μεγάλου μέρους της, 

ἀλλὰ κι ὅτι κι αὐτὴ ἐνετάσσετο στὸ εὐρύτερο πλαίσιο τῆς θύραθεν παιδείας, τοῦ 

πλέον δημιουργικοῦ θεσμοῦ κι ἀπὸ πολλοὺς τῆς ἐποχῆς μας. Ὁπωσδήποτε, αὐτὸ δὲν 

ἔγινε χάριν παιδιᾶς, ἀλλὰ ὡς ἐνσωμάτωση τῆς ἑλλληνικῆς παιδείας στὶς ἀνάγκες 

τῆς ἐποχῆς τους, ὅπως τὸ ἐπιβεβαιώνει κι ὁ Γεώργιος ὁ Χοιροβοσκός, περὶ τὸ 600, κι ὁ 

πατριάρχης Φώτιος, ἡ σχολή του, ὁ Ἀρχιεπίσκοπος Καισαρείας Ἀρέθας, πρωτεργάτης 

τῆς μεταγλωτίσεως τῆς ἀρχαίας γραμματείας εἰς μικρογράμματην ἀπ’ τὴν 

μεγαλογράμματην, μαζὶ μὲ τοὺς αὐτοκράτορες, Λέοντα Στ’ τὸν σοφὸν καὶ τὸν υἱόν 

του, Κωνσταντῖνο τὸν Πορφυρογένητο, συμπληρωματικῆς τῆς διδασκαλίας τῶν 

πατέρων τῆς ἐκκλησίας. Ἐνδεικτικὴ κι ὄχι ἐξαντλητικὴ εἶναι ἡ ἀναφορά μας.   

  Ἀλλὰ καὶ στὴν δημόσια ἐκπαίδευση τῶν Βυζαντινῶν περιλαμβανόταν κι οἱ 

τρολογίες τῶν τριῶν τραγικῶν, τὴν γνωστὴν ὡς «βυζαντινὴ τριάδα», Αἰσχύλου, 

Πέρσαι, Προμηθεὺς δεσμώτης, Ἑπτὰ ἐπὶ Θήβαις, Σοφοκλέους, Αἴας, Ἠλέκτρα, 

Οἰδίπους τύραννος, Εὐριπίδου, Ἑκάβη, Ὀρέστης, Φοίνισσαι καὶ Ἀριστοφάνους, 

Νεφέλαι, Βάτραχοι, Πλοῦτος, ἀλλὰ οἱ δικοί μας εὐρυμαθεῖς βυζαντινοὶ ἱστορικοὶ δὲν 

τοὺς μνημονεύουν.57 

   

Μερικὲς ἀναφορὲς βοηθοῦν στὴν παρουσίαση τῆς ἱστορικῆς διαδρομῆς, ‘’Ὁ 

Διονύσιος ὁ Ἁλικαρνασσεὺς εἶναι σαφέστατος στὴν περιγραφὴ τῆς ἐκπτώσεως τοῦ 

λόγου στὸ  ἔργον του, «Περὶ συνθέσεως ὀνομάτων», ἤτοι περὶ συνθέσεως τῆς 

γλώσσης μας, ἐπειδὴ ἡ γλῶσσα ἀπεκαλεῖτο τότε ὄνομα: «Τοῖς μὲν οὖν ἀρχαίοις 

ὀλίγου δεῖν πᾶσι πολλὴ ἐπίδοσις ἦν αὐτοῦ (τοῦ συντιθέναι δεξιῶς τὰ ὀνόματα), παρ’ ὃ 

καὶ καλά ἐστιν αὐτῶν τὰ μέτρα καὶ τὰ μέλη καὶ οἱ λόγοι. Τοῖς δὲ μεταγενεστέροις οὐκ 

ἔστι πλὴν ὀλίγων… Καὶ τί δεῖ τούτους θαυμάζειν, ὅπου γε καὶ οἱ φιλοσοφίαν 

 
57 Herbert Hunger, «Βυζαντινὴ Λογοτεχνεία», τομ. Β’, σελ. 421, 464, «Μορφωτικὸ Ἵδρυμα Ἐθνικῆς 

Τραπέζης», 1992 καὶ εἰς τὰς «ἀναλύσεις» «Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Ὀρθολογισμὀς, ἀσύμβατος τῆς μουσικῆς 

ἁρμονίας», σελ. 109.  

 



60 
 

ἐπαγγελλόμενοι καὶ τὰς διαλεκτικὰς ἐκφέροντες τέχνας οὕτως εἰσὶν ἄθλιοι περὶ τὴν 

σύνθεσιν τῶν ὀνομάτων ὥστε αἰδεῖσθαι καὶ λέγειν;»58 Ἐξαίρεση κάνει μόνο τῶν 

Στωικῶν, ἐπειδὴ ἡ σχολή τους ἀσχολήθηκε μὲ τὴν γλῶσσαν.   

  Ἡ ἀναφορὰ στὸν Διονύσιο Ἁλικαρνασσέα γίνεται, ἐπειδὴ ἔχει βαρύτητα ἡ κριτική 

του, ἀφοῦ ἔζησε τὴν ἐποχὴ τῆς ἀκμῆς τῆς λατινικῆς γραμματείας… μὲ τὴν 

στρατευμένη κουλτούρα τοῦ Ὀκταβιανοῦ Αὐγούστου, καὶ τὴν συμβολή του σὲ αὐτήν, 

μὲ τὴν ῥωμαϊκὴ ἱστορία του, ἀλλὰ καὶ τὴν κριτικὴ στάση ἀπέναντί της, πλέκων τὸ 

ἐγκώμιο τῆς ἑλληνικῆς καὶ τοῦ ἤθους της. Ἡ ἔκπτωση τοῦ ἑλληνικοῦ λόγου προῆλθε 

καὶ ἐκ τῆς ὑποταγῆς τῆς Ἑλλάδος στὴν Ῥώμη.  

 

Τί μᾶς λέει, ὁ Διονύσιος, «Εἰς μὲν λοιπὸν τοὺς ἀρχαίους ὀλίγον ὑστερεῖ ἡ εἰς ὅλους 

καλὴ ἐπίδοσις τοῦ νὰ εἶναι συνήθεια (τοῦ συντιθέναι δεξιῶς τὰ ὀνόματα, τὴν γλῶσσαν), 

καὶ γι’ αὐτὸ εἶναι καλὰ συνδυασμένα σὲ αὐτοὺς τὰ μέτρα καὶ τὰ μέλη καὶ οἱ λόγοι, ὁ 

πεζὸς λόγος. Εἰς δὲ τοὺς μεταγενεστέρους δὲν ἰσχύει αὐτό, παρὰ σὲ ὀλίγους…  Καὶ σὲ 

τί θαυμάζειν αὐτούς, στοὺς ὁποίους κι ὅσοι ἐπαγγέλλονται τὴν φιλοσοφίαν κι ὅσοι τὶς 

λεγόμενες διαλεκτικὲς τέχνες τόσον εἶναι ἄθλιοι στὴν σύνθεση τῶν ὀνομάτων, τῆς 

γλώσσης, ὥστε εἶναι ντροπὴ καὶ τὸ νὰ ἀναφερθεῖς σὲ αὐτούς;» Ἐπιγραμματικὸς εἶναι 

ὁ γραμματικὸς γιὰ τοὺς Ἕλληνες καὶ ἱστορικὸς γιὰ τοὺς Ρωμαίους∙ δίδει τὴν 

ἐντύπωση, ὅτι ἀναιρεῖ σὲ μεγάλο βαθμὸ τὸν γραικυλισμό του, παρουσιάζοντας τὴν 

πολύπλευρη ἀπόχρωση τῆς ἑλληνικῆς γλώσσης, τοῦ ὀνόματός της, τὴν πολιτικὴ καὶ 

ἁρμονικὴ γιὰ τοὺς πολλοὺς προγόνους του, ἀλλὰ καὶ τὴν ἀθλίαν καὶ «φορτικήν τινα 

πάνυ καὶ ὀχληρὰν» τῶν πολλῶν τῆς ἐποχῆς του. Λίγο πιὸ κάτω εἶναι σαφέστερος, 

ἀφοῦ ἔχει τελειώσει τὴν ἀφιέρωσή του στὸν Ροῦφο, υἱὸ τοῦ Μετιλίου, ὁ ὁποῖος 

μᾶλλον εἶχε διατελέσει ἔπαρχος τῆς Ἀχαΐας καὶ ἀνθύπατος ἴσως τῆς Γαλατίας, καὶ 

εἶχε στὸ περιβάλλον του ὡς οἰκοδιδάσκαλο τὸν Διονύσιον∙ αἰσθανόταν τὴν φροντίδα 

τοῦ προστάτου του, Γραικύλος ἄλλωστε ἦταν, ἀλλὰ ἐπιδίωκε καταστῆσαι αὐτὸν 

ἐλεύθερο πολίτη, μὲ τὴν διδασκαλία τῆς ἁρμονικῆς ἑλληνικῆς γλώσσης, δείχνοντας 

ἔτσι καὶ τὴν πρόθεσή του γιὰ ἀπαλλαγὴ καὶ τῶν Ἑλλήνων, ἀπ’ τὴν ἀθλίαν καὶ 

φορτικήν τινα καὶ ὀχληρὰν τῶν ὁμοεθνῶν του γλῶσσαν. «Πολλοὶ γοῦν ποιηταὶ καὶ 

συγγραφεῖς φιλόσοφοί τε καὶ ῥήτορες λέξεις πάνυ καλὰς καὶ πρεπούσας τοῖς 

ὑποκειμένοις ἐκλέξαντες ἐπιμελῶς, ἁρμονίαν δὲ αὐταῖς περιθέντες εἰκαίαν τινὰ καὶ 

ἄμουσον οὐδὲν χρηστὸν ἀπήλαυσαν ἐκείνου τοῦ πόνου. Ἕτεροι δ’ εὐκαταφρόνητα καὶ 

ταπεινὰ λαβόντες ὀνόματα, συνθέντες δ’ αὐτὰ ἡδέως καὶ περιττῶς πολλὴν τὴν 

ἀφροδίτην τῷ λόγῳ περιέθηκαν»59. Μᾶς λέει, ὅτι «πολλοὶ λοιπὸν ποιητὲς καὶ 
 

58 Διονυσίου Ἁλικαρνασσέως», «Περὶ συνθέσεως ὀνομάτων», κεφ. δ’, π. 14, 16, μετάφραση δική μου 

καὶ εἰς τὰς «ἀναλύσεις» «Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Ὀρθολογισμὸς ἀσύμβατος τῆς μουσικῆς ἁρμονίας, σ. 13.   
59 Αὐτόθι, κεφ. γ’, παρ. 2, 3, μετάφραση δική μου. 



61 
 

συγγραφεῖς καὶ φιλόσοφοι καὶ ῥήτορες ἐπέλεξαν ἐπιμελῶς πολὺ καλὲς λέξεις καὶ 

ἀντίστοιχες τῶν φράσεών τους, ἀλλὰ συνέδεσαν αὐτὲς μὲ ἁρμονία ἀστόχαστη, τυχαία 

καὶ ἄμουσο, ὁπότε τίποτε τὸ χρηστὸ δὲν ἀπήλαυσαν τοῦ κόπου τους. Ἄλλοι ὅμως 

χρησιμοποίησαν εὐκραταφρόνητη καὶ ταπεινὴ γλῶσσα, ἀλλὰ τὴν συνεδύασαν μὲ 

περιττὴ εὐφράδεια καὶ εὐχαρίστηση καὶ προσέθεσαν στὸν λόγο τους πολλὴν ἡδύτητα, 

ἀφροδίτην», ὅπως μὲ τὴν Ἀφροδίτην δηλαδή. Τὴν ἁρμονία τοῦ λόγου ἀναζήτησαν 

αὐτοὶ κι ὄχι ἁπλᾶ τὶς λέξεις, ὅπως ὁ σύγχρονός μας στρατευμένος τῆς 

κοινοβαρβαρικῆς γλωσσολόγος… 

  Οἱ πολλοὶ τωρινοὶ φιλόλογοί μας δὲν ἀντιλαμβάνονται τὴν διαφορὰ αὐτή, οὔτε οἱ 

ξένοι ποὺ ἔχουν κάνει τὶς μεταφράσεις καὶ πολλοὶ δικοί μας, ὡς πιστοὶ μαθητές τους∙ 

ἀπουσιάζει ἡ πολιτικὴ διάσταση τοῦ ἑλληνικοῦ λόγου, τοῦ ἁρμονικοῦ, γλαφυροῦ καὶ 

πειστικοῦ, ἐπειδὴ γίνεται σύγχυσις μὲ τὸν ἄθλιο καὶ ἀχρεῖο στὴν ἐκφώνησή του. Τὸ 

πρόβλημα δὲν εἶναι οἱ λέξεις, ὅπως καὶ στὶς μέρες μας μὲ τὴν κοινοβαρβαρική, τὴν 

χυδαίαν γλῶσσαν, ἀλλὰ ἡ ἀπουσία ἁρμονίας∙ δὲν δίδουν σκέτες οἱ λέξεις τὸν ὡραῖο 

λόγο, παρὰ ἡ τήρηση τῆς ἁρμονίας καὶ τῆς εὐαισθησίας τῆς πλοκῆς τοῦ λόγου, τῆς 

συνθέσεως τῆς γλώσσης, τῶν ὀνομάτων, τῆς προσῳδίας. Ἡ διάκριση αὐτὴ ὅμως 

προσδιορίζει καὶ τὴν πρακτικὴ τοῦ ἀνθρώπου, τὴν ἐλεύθερη πολιτική του ἢ τὴν 

δουλικὴ καὶ ταπεινή. Ἡ ἐπιλογὴ δηλαδὴ εἶναι πολιτική, ἀντιλαμβάνεται ὁ καθεὶς τὴν 

ἐλεύθερη καὶ αὐτόνομη πρακτική του, ἢ ὑποτάσσεται στὸν ἄνωθεν λόγο, ἰσοπεδωτικὸ 

κι ἐξουθενωτικὸ γιὰ τὸν ἴδιο, ὁπότε καὶ ἀποκτᾶ δουλικὴ νοοτροπία. 

 

Ἡ ἑλληνικὴ ἦταν ἡ κύρια γλῶσσα τῶν πεπαιδευμένων Ῥωμαίων τῆς ἐποχῆς ἐκείνης 

κι ἂς μὴν ξεχνοῦμε, ὅτι ὁ Ἰούλιος Καῖσαρ, Ῥωμαϊστὶ μὲν ἀπευθύνθηκε στὸν Κάσκα, 

ποὺ πρῶτος τὸν μαχαίρωσε, «Μιαρώτατε Κάσκα, τί ποιεῖς;» Αὐτὸς ὅμως Ἑλληνιστὶ 

εἶπε πρὸς τὸν ἀδελφό του, «Ἀδελφέ, βοήθει», γράφει ὁ Πλούταρχος. Ἄλλωστε ἕξι 

χρόνια πρίν, ὁ ἴδιος Καῖσαρ, μόλις εἰσῆλθεν εἰς Ἀθήνας, μετὰ τὴν εἰς τὰ Φάρσαλα 

νίκην του, οἱ Ἀθηναῖοι, παρ’ ὅτι ἦταν πρὶν  μὲ τὸν Πομπήιον, ἔσπευσαν νὰ 

παραδοθοῦν εἰς αὐτὸν καὶ τὸν γέμισαν μὲ ὕμνους, ἀλλὰ ἀπάντησε ἑλληνικά, 

«ποσάκις ὑμᾶς ὑπὸ σφῶν αὐτῶν ἀπολλυμένους ἡ δόξα τῶν προγόνων περισώσει;»’’60  

 

 

 

 

 
60Πλουτάρχου, Γαΐος Ἰούλιος Καῖσαρ», κεφ. 66 καὶ Κωνσταντίνου Παπαρρηγοπούλου, «Ἱστορία τοῦ 

Ἑλληνικοῦ Ἔθνους», τόμος, γ’, σελ.  390 καὶ εἰς τὰς «ἀναλύσεις» «Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Ὁ ἀκόρεστος 

πόθος τῆς φραγκαλαγνείας», σελ. 13. 



62 
 

 

Τί δέ ποτ’ ἐστὶν ἄνθρωπος 

 

Ὁ ἐγκλωβισμὸς τοῦ δυτικοῦ ἀνθρώπου στὴν μονοσήμαντη θεώρηση τῆς ζωῆς καὶ τῆς 

πολιτικῆς καὶ καθημερινῆς ὑποστάσεώς του ἀνάγεται, ὅπως ἔχουμε προαναφέρει, 

στὴν διαφοροποίηση τῆς λατινικῆς γραμματείας καὶ φιλοσοφίας ἀπ’ τὴν ἑλληνικὴ ἀπ’ 

τὰ πρῶτα βήματα τῆς αὐτοκρατορικῆς Ρώμης, ἐπειδὴ στὴν προηγούμενη ἱστορία της 

τῆς δημοκρατικῆς περιόδου ἀναγνώριζε στὸν ἑαυτό της τὸν ρόλο τοῦ μαθητοῦ σὲ 

αὐτὰ τὰ θέματα∙ δὲν ἦταν καθόλου εὔκολο τὸ βῆμα, καθὼς ἡ ὅποια μορφωμένη τάξη 

τῆς Ρώμης εἶχε τὴν ἑλληνικὴ ὡς καθημερινὴ γλῶσσα της, ἐνῶ κι ἡ ὅποια ἀξιόλογη 

λογοτεχνικὴ παραγωγή της ὀφειλόταν στὴν ἔμπρακτη βοήθεια τῶν Ἑλλήνων 

σοφῶν καὶ σὲ μεγάλο βαθμὸ ἦταν ἀντιγραφὴ ἑλληνικῶν ἔργων.  

  Ὁ Ὀκταβιανὸς Αὔγουστος ἔκανε τὸ μεγάλο βῆμα, ἀφοῦ ἀπέκτησε τὴν κυριαρχία 

ὁλοκλήρου τῆς τότε ρωμαϊκῆς ἐπικρατείας, μετὰ τὴν ἧττα τοῦ Μάρκου Ἀντωνίου 

παρὰ τὸ Ἄκτιον τῆς Ἠπείρου καὶ τὴν αὐτοκτονία του στὴν Ἀλεξάνδρεια, γιὰ νὰ τὸν 

ἀκολουθήσει κι ἡ φίλη του Κλεοπάτρα, μετὰ τὴν ἄφιξη τοῦ νικητοῦ στὴν πόλη της∙ 

σκέφθηκε, ὅτι χρειαζόταν τὴν δική της ἐποποιϊα ἡ αὐτοκρατορία του, ἰσάξια ἢ κι 

ἀνώτερη τῆς ἑλληνικῆς. Ἔτσι θέσπισε τὸν θεσμὸ τῆς στρατευμένης κουλτούρας, 

ὅπως στὰ ἀσιατικὰ βασίλεια, καὶ καθιερώθηκε ἡ ἐπίσημη χρηματοδότηση, γιὰ πρώτη 

φορὰ στὴν δυτικὴ ἱστορία, τῶν σοφῶν καὶ λογίων τῶν ὁλοκληρωτικῶν καθεστώτων, 

ὅπως τοῦ παρελθόντος αἰῶνος, γιὰ τὴν ἐξύμνηση τῶν ἡγετῶν τους∙ στὴν αὐλή του 

καὶ μὲ ἄφθονο κρατικὸ χρῆμα ἔζησαν, ἐμπνεύσθηκαν κι ἔγραψαν πολλοὶ ἐπικοὶ 

ποιητὲς καὶ δραματουργοί, ὅπως πρῶτος ὁ Βιργίλιος, καὶ μὲ τὴν διαμεσολάβηση τοῦ 

Μαικήνα, τοῦ πλουσίου Ρωμαίου  προστάτου τῶν γραμμάτων καὶ τῶν τεχνῶν, φίλου 

τοῦ Ὀκταβιανοῦ καὶ ὀργάνου του στὴν καλλιέργεια τῆς λατινικῆς ἐποποιΐας. 

Προσέφεραν πολλά, ἀλλὰ ἐλάχιστα σὲ σύγκριση μὲ τὴν ἑλληνικὴν γραμματεία! 

 

Ὁ Βιργίλιος εἶναι μεγάλος ποιητὴς καὶ χάραξε τὴν λατινικὴ καὶ δυτικὴ λογοτεχνία, 

ἐνῶ κι ὁ Δάντης στὴν Κωμωδία του, τὸν ἀναφέρει ὡς ὁδηγό του στὸ Καθαρτήριο καὶ 

στὸν Παράδεισο∙ μιμήθηκε σὲ ὅλα του τὸν Ὅμηρο καὶ ἔπλασε τοὺς χαρακτῆρες τῆς 

«Αἰνειάδος», σύμφωνα μὲ τοὺς ἥρωες τῆς ἑλληνιστικῆς ἐποχῆς, ἡ Διδὼ κι οἱ ἡρωίδες 

του, θυμίζουν Κλεοπάτρα, Στρατονίκη, Ἀρσινόη, Βερενίκη καὶ ἄλλες, κατὰ πολλοὺς 

μελετητὲς τῆς ἱστορίας. Ἀλλὰ τὸ πνεῦμα του ἐξέφρασε τὴν ἀπεριόριστη πίστη κι 

ἐξάρτηση ἀπ’ τὴν  ἀπόλυτη ἐξουσία τοῦ αὐτοκράτορος καὶ τῶν θεῶν του: 

  



63 
 

‘’Ὁ Πλάτων, εἰς μίαν ἀπ’ τὰς σπανίας περιπτώσεις ἀμφισβητήσεως τοῦ Λόγου, τοῦ 

ὀρθοῦ λόγου κατὰ τὴν νεωτέραν ὁρολογίαν, τῆς ἐξαρτήσεως τοῦ ἀνθρώπου ἀπ’ τὴν 

θρησκεία, τὴν ἰδεολογία ἢ τὴν ἐπιστημονικὴ ἀλήθεια τῆς δυτικῆς φιλοσοφίας, 

ἀναφέρει, εἰς τὸν διάλογον «Θεαίτητον», ἢ εἰς τὸν «περὶ ἐπιστήμης πειραστικόν», τὸ 

ἀτύχημα τοῦ Θαλοῦ τοῦ Μιλησίου, κατὰ τὴν διάρκεια ἀστρονομικῶν παρατηρήσεών 

του, κάποιο βράδυ εἰς τὴν Μίλητον· γράφει, λοιπόν, ὅτι, ἐνῶ ὁ Θαλῆς παρατηροῦσε 

εἰς τὸν οὐρανό, μᾶλλον κάποιο ἀστρονομικὸ φαινόμενο, παραπάτησε κι ἔπεσε σὲ 

μία λακκοῦβα γεμάτη βρώμικα νερά, «πεσόντα εἰς φρέαρ», γράφει ὁ φιλόσοφος. Μία 

δούλη, ὅμως, Θρᾷττα, ἐμμελὴς καὶ χαρίεσσα, τὸν εἰρωνεύθηκε ἔξυπνα: «Ὥσπερ καὶ 

Θαλῆν ἀστρονομοῦντα, ὦ Θεόδωρε, καὶ ἄνω βλέποντα, πεσόντα εἰς φρέαρ, Θρᾷττά τις 

ἐμμελὴς καὶ χαρίεσσα θεραπαινὶς ἀποσκῶψαι λέγεται ὡς τὰ μὲν ἐν οὐρανῷ 

προθυμοῖτο εἰδέναι, τὰ δ’ ἔμπροσθεν αὐτοῦ καὶ παρὰ πόδας λανθάνοι αὐτόν»61. Ἦταν 

ἔξυπνη ἡ εἰρωνεία τῆς θεραπαινίδος, ἡ ὁποία, ὁπωσδήποτε, δὲν γνώριζε τίποτε 

μᾶλλον γιὰ τὶς ἀστρονομικὲς παρατηρήσεις τοῦ πρώτου σοφοῦ στὴν ἱστορία τοῦ 

Ἑλληνισμοῦ, μὲ ἐπιστημονικὲς ἀποδείξεις καὶ ἄμεσα πρακτικὰ ἀποτελέσματα, ἀφοῦ 

πρῶτος αὐτὸς προέβλεψε ἔκλειψη ἡλίου, τὸ 585 π.Χ. μᾶλλον, ἀνακάλυψε τὴν 

ἐγγραφὴ τριγώνου εἰς κύκλον καὶ ἄλλα, καθὼς ἐθεωρεῖτο ὁ σοφώτερος τῶν Ἑλλήνων 

τῆς ἐποχῆς του. 

  Τὸ ἐνδιαφέρον γιὰ τὶς μέρες μας εἶναι ἡ ἀναφορὰ τοῦ Πλάτωνος εἰς τὸν 

«Θεαίτητον», καὶ μάλιστα εἰς τὸ σημεῖο τῆς πραγματεύσεως τῶν σχέσεων τοῦ 

φιλοσόφου μὲ τὴν κοινωνία, μὲ τὴν γύρω του πραγματικότητα∙ ἀρχίζει μὲ τὴν 

φράση, ὅπως καὶ μὲ τὸν Θαλῆ, ἐνεργοῦντα ἀστρονομικὰς παρατηρήσεις, ὦ Θεόδωρε,  

καὶ βλέποντα ὑψηλά, ἔπεσε σὲ λακοῦβα, ὁπότε μία ἐμμελὴς καὶ χαρίεσσα 

θεραπαινὶς ἀπ’ τὴν Θράκη τὸν εἰρωνεύθηκε λέγεται, ὅτι ὅσα συμβαίνουν εἰς τὸν 

οὐρανὸ εἶναι πρόθυμος νὰ τὰ γνωρίσει, ἀλλὰ ὅσα εἶναι μπροστὰ εἰς τὰ πόδια του τὰ 

παραβλέπει. Πολλὰ τὰ συμπεράσματα ἀπ’ τὶς παρατηρήσεις τῆς θεραπαινίδος, 

ὅπως τὸ γεγονὸς ὅτι οἱ σκωπτικοί της σχολιασμοὶ κρίνονται ἄξιοι λόγου γιὰ 

ἀναφορά τους ἀπ’ τὸν πιὸ συντηρητικὸ φιλόσοφο τῆς ἱστορίας, κατὰ τοὺς εἰδικοὺς 

τῆς ἐποχῆς μας, ὅπως καὶ ὁ χαρακτηρισμός της ὡς «ἐμμελοῦς» καὶ «χαριέσσης»∙ 

δηλαδή, παραδέχεται ὁ Πλάτων ὅτι εἶναι δυνατὸν μία ὑπηρέτρια, ὄχι μόνο νὰ εἶναι 

χαριτωμένη, ἀλλὰ καὶ ἐμμελής, ἔχειν τὸ μέλος, τὴν ἁρμονία μέσα της, ἰδιότης 

ἐγγενοῦς τοῦ ἐλευθέρου πολίτου, διότι ἡ ἐμμέλεια χαρακτηρίζει τὸν πέμπτο αἰῶνα, 

τὴν ἐποχὴ τῆς ἐκφράσεως τῆς ἐλευθέρας πολιτικῆς πρακτικῆς καὶ τῆς τραγῳδίας, 

τοῦ ἐναρμονίου γένους. Ὅταν ὁ Πλάτων ἀναγνωρίζει τὴν ἱκανότητα τῆς ἐμμελείας 

 
61 Πλάτωνος, «Θεαίτητος», 174α, μετάφραση δική μου κι εἰς τὰς «ἀναλύσεις» «Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Ἡ 

ἐπάνοδος τοῦ Ἀπόλλωνος», σελ. 1-3.     



64 
 

εἰς τὴν θεραπαινίδα, αὐτὸ σημαίνει ὅτι αἴρει ἐμπράκτως ὅλες τὶς θεωρίες του γιὰ τὴν 

κατωτέρα φύση τοῦ δούλου καὶ τῆς γυναικός, ὅτι ἀποδέχεται τὴν ἔνταξη εἰς τὴν 

δραματικὴ τελετουργία, τὴν ἀνωτέρα ἔκφραση τοῦ ἑλληνικοῦ πολιτισμοῦ, καὶ τῶν 

δούλων καὶ τῶν γυναικῶν∙ κι ὁ Θαλῆς ἔζησε δύο αἰῶνες περίπου πρὶν ἀπ’ τὸν 

Πλάτωνα, ὅταν ἦταν ἀκόμη εἰς τὰ πρῶτα της βήματα ἡ ἄμεσος δημοκρατία εἰς τὸν 

Ἑλληνισμό, κι ἕναν αἰῶνα πρὶν ἀπ’ τὴν ἐπίσημη καθιέρωση τῶν δραματικῶν ἀγώνων. 

Δηλαδή, ἡ χαρίεσσα θεραπαινὶς ἐπισφραγίζει τὴν κυρίαρχη θέση τοῦ Ἀπόλλωνος, ὡς 

τοῦ θεοῦ τῆς μουσικῆς μὲ τὴν ἁρμονία του, εἰς τὸν ἑλληνικὸ κόσμο, ἀλλὰ καὶ τοῦ 

θεοῦ τῶν χρησμῶν, κυρίως μέσῳ τοῦ Μαντείου τῶν Δελφῶν, μὲ τὰς διφορουμένης 

τουλάχιστον ἐννοίας ῥήσεις του, καὶ τοῦ Ἔρωτος, ὡς ἐμμελοῦς –πολλοὺς Μιλησίους 

θὰ εἶχε τρελάνει ἡ θεραπαινίς-, καὶ φυσικὰ καὶ τοῦ θεοῦ, ὡς προστάτιδός του.  

 

Ἡ ἀναφορὰ ἀπ’ τὸν Σωκράτη, ὅπως τὴν ἐμφανίζει ὁ μαθητής του, ἔγινε μετὰ τὸ 369 

π.Χ., ἔτος συγγραφῆς μᾶλλον τοῦ βιβλίου, ἐνῶ ὁ ἱστορικὸς χρόνος του εἶναι τὸ 399, 

ἐπειδὴ ὁ Σωκράτης λέει, εἰς τὸ τέλος τοῦ διαλόγου, ὅτι «νῦν μὲν οὖν ἀπαντητέον μοι 

εἰς τὴν τοῦ βασιλέως στοὰν ἐπὶ τὴν Μελήτου γραφὴν ἣν μὲ γέγραπται»62, δηλαδὴ νὰ 

πάει στὴν Στοὰ τοῦ βασιλέως, στὸ Πρωτοδικεῖο τῆς ἐποχῆς μας, καὶ νὰ ἀπαντήσει 

εἰς τὰς κατηγορίας ἐναντίον του, ἀπ΄ τὴν μήνυση τοῦ Ἀνύτου, τοῦ Μελήτου καὶ τοῦ 

Λύκωνος∙ στὴν πράξη, ὅμως, γίνεται μὲ ἀφορμὴ τὴν συζήτηση τοῦ Σωκράτους καὶ 

τοῦ Θεοδώρου γιὰ τὴν καθημερινὴ πρακτικὴ τοῦ φιλοσόφου, τὴν ἐνασχόλησή του μὲ 

τὰ κοινά, ἢ τουλάχιστον μὲ τὰ ἄμεσα καθημερινὰ προβλήματα∙ ὁ ἀφηρημένος 

καθηγητὴς ἢ ὁ ἀφοσιωμένος στὴν ἀποστολή του φιλόσοφος, ἐπιστήμων, ἰδεολόγος 

ἢ θεωρητικὸς τῆς ἐποχῆς μας, εἶναι κάτι τὸ ἀδιανόητο διὰ τὴν ἑλληνικὴ κοινωνία, 

ὅταν τὸν ἀπορρίπτει ἀκόμη κι ὁ Πλάτων. Τὸ ὑπογραμμίζει, λίγο πιὸ κάτω, ὁ 

φιλόσοφος: «ταὐτὸν δὲ ἀρκεῖ σκῶμμα ἐπὶ πάντας ὅσοι ἐν φιλοσοφίᾳ διάγουσι. Τῷ γὰρ 

ὄντι τὸν τοιοῦτον ὁ μὲν πλησίον καὶ ὁ γείτων λέληθεν, οὐ μόνον ὅτι πράττει, ἀλλ’ 

ὀλίγου εἰ ἄνθρωπός ἐστιν ἢ τί ἄλλο θρέμμα· τί δέ ποτ’ ἐστὶν ἄνθρωπος καὶ τί τῇ 

τοιαύτῃ φύσει προσήκει διάφορον τῶν ἄλλων ποιεῖν ἢ πάσχειν, ζητεῖ τε καὶ πράγματ’ 

ἔχει διερευνώμενος. Μανθάνεις γάρ που, ὦ Θεόδωρε· ἢ οὔ; Θεόδωρος, Ἔγωγε· καὶ 

ἀληθῆ λέγεις».63   

  Συμφώνησε ἀπολύτως ὁ Θεόδωρος μὲ τὸν Σωκράτη, ὡς πρὸς τὴν ἀνάγκη τῆς 

ἐντάξεως τοῦ φιλοσόφου εἰς τὴν Ἀγοράν, τῆς παραμονῆς του «εἰς τὸ μέσον τῶν 

πραγμάτων», ὅπως ἔλεγαν τότε∙ ἵδρυσε ὁ Πλάτων τὴν σχολή του εἰς τὴν Ἀκαδημίαν, 

τὴν φιλοσοφικὴ σχολὴ μὲ περιορισμὸ τῶν μαθητῶν εἰς αὐτὴν, μακρυὰ πολὺ ἀπ’ τὴν 

 
62 Αὐτόθι, 210δ.  
63 Αὐτόθι, 174β, μετάφραση δική μου.  



65 
 

Ἀγορὰ καὶ τὴν ἀγορά, ἀπ’ τὸ κέντρο τῆς πόλεως, σὲ ὑγρὸ καὶ βαλτώδη τόπο, ὅπως 

ὑποχρεώνει τοὺς σπουδαστές του ἑστιάζειν τὴν προσοχή τους εἰς τὰ μαθήματά τους, 

ἀλλὰ αἴρει τοὺς περιορισμοὺς αὐτοὺς εἰς τὸν «Θεαίτητον». Ἡ ἐπιλογὴ τῆς ἀναφορᾶς 

αὐτῆς ἔγινε ὅπως καταδείξει τὴν πρώτη ἀμφισβήτηση τῆς μορφῆς αὐτῆς τῶν 

φιλοσοφικῶν ἢ ἐρευνητικῶν σχολῶν, ὅπως αὐτὲς καθιερώθηκαν στὶς ἑπόμενες 

ἐποχὲς καὶ ἐπιβλήθηκαν ἀπολύτως στὴ νεώτερη περίοδο τῆς ἱστορίας, σὲ κάθε 

ἔκφραση τῆς ζωῆς μας, φιλοσοφία, ἐπιστήμη, πολιτική, ἰδεολογία, ἔρευνα∙ εἶναι 

γενικὰ ἀποδεκτὸ ὅτι ὁ Πλάτων πρῶτος καθιέρωσε τὴν ἀποκλειστικότητα τῆς 

σχολῆς, ἔξω καὶ μακρυὰ ἀπ’ τὸν κόσμο, τὴν ἀποξένωση τοῦ σοφοῦ ἀπ’ τὸν περίγυρό 

του, ἀπ’ τὴν κοινωνικὴ πραγματικότητα. «Ἡ ἴδια εἰρωνεία, μὲ ἐκείνη τῆς 

θεραπαινίδος πρὸς τὸν Θαλῆ, χρειάζεται καὶ πρὸς ὅσους ἀφιερώνουν τὴ ζωή τους εἰς 

τὴν φιλοσοφίαν. Καὶ πράγματι λοιπὸν δι’ αὐτὸν ὁ μὲν διπλανός του καὶ ὁ γείτονάς 

του τοῦ διαφεύγει τὴν προσοχή, ὄχι μόνο ὅτι πράττει, ἐνεργεῖ, ἀλλὰ καὶ τοῦ ἐάν εἶναι 

ἄνθρωπος ἢ ἄλλης μορφῆς ζωντανό∙ τί εἶναι ὅμως εἰς τὴν πραγματικότητα ὁ 

ἄνθρωπος καὶ τί ἁρμόζει εἰς τὴν ἴδια του τὴν φύση, διάφορο ἀπ’ τ’ ἄλλα ὄντα ποιεῖν 

ἢ πάσχειν, αὐτὰ διερευνῶνται, παρὰ τὶς δυσκολίες τους, ἀπ’ τὸν φιλόσοφο. Τὰ 

ἀντιλαμβάνεσαι ὁπωσδήποτε Θεόδωρε∙ ἢ ὄχι; Θεόδωρος: Πράγματι τὰ 

ἀντιλαμβάνομαι. Σωστὰ τὰ λές».’’ 

 

Τὸ «ζητεῖ τε καὶ πράγματ’ ἔχει διερευνώμενος», ἀπαιτεῖ πρόσθετο σχολιασμό∙ ὁ 

πραγματικὸς φιλόσοφος ὀφείλει διερευνᾶν εἰς τὴν Ἀγορὰν καὶ τὴν ἀγορὰν τὸ τί 

χρειάζεται ὁ ἄνθρωπος, «προσήκει», ἁρμόζει, καλύτερα, τὸ ζητάει καὶ τὸ ἔχει στὴν 

συνέχεια∙ δηλαδή, εἶναι ἕνας ἀπ’ τοὺς ἀνθρώπους της καὶ δὲν διαφέρει σὲ τίποτε ἀπ’ 

αὐτούς, κατὰ τὴν διάκριση τοῦ θεσμοῦ τῆς δημοκρατίας καὶ πρακτικῆς τοῦ πολίτου, 

κατὰ τὸν Περικλῆ στὴν ἀξιολόγησή του. Ὅπως ἡ Θρᾷττα θεραπαινὶς ποὺ ἔκανε τὴν 

σωστὴ παρατήρηση, «Δὲν βλέπεις μπροστά σου;» στὸν ἐπώνυμο πολίτη τῆς Μιλήτου, 

ἀλλὰ ἦταν κι «ἐμμελὴς καὶ χαρίεσσα», ἔφερε μέσα της τὸν λόγον μέλος ἁρμονίαν καὶ 

ῥυθμόν∙ εἶχε ἀναδειχθεῖ σὲ πολίτη, μᾶς λέει ὁ φιλόσοφος. Ἡ ἀναφορὰ τοῦ Πλάτωνος 

εἰς τὴν Θρᾷττα θεραπαινίδα ἔγινε ἐν πλήρει ἐπιγνώσει, δὲν κάνει τυχαῖες ἀναφορὲς 

ὁ μεγάλος φιλόσοφος, ὡς ἀντιδιαστολὴ μᾶλλον στὴν κλειστὴ καὶ μονοδιάστατη 

φιλοσοφικὴ θεωρία του, ἀλλὰ σύμφωνη μὲ τὴν ἔμφασή του εἰς τὸν ρόλον τῆς 

μουσικῆς, διὰ τὴν διαμόρφωσιν τοῦ ἤθους τοῦ ἀνθρώπου, εἰς τὴν ἀναγνώρισιν τοῦ 

Ὁμήρου, ὅτι ὁ γενάρχης ποιητὴς «τὴν Ἑλλάδα πεπαίδευκεν»,  εἰς τὴν προβολὴν τῆς 

Διοτίμας, ὡς τῆς διδασκάλου τῆς φιλοσοφίας καὶ τοῦ ἔρωτος, κι εἰς τὴν ἐμμονή του 

εἰς τὸν Πρωταγόραν τῆς ἀπαραιτήτου συμμετοχῆς τοῦ πολίτου εἰς τὴν διαδικασίαν, 

«αἰδοῦς καὶ δίκης» εἰς τὴν πολιτείαν, ὡς μνεία ὀλίγων μόνο, ἀγνοημένων ἀπ’ τὴν 

δυτικὴ φιλοσοφία. Περισσότερα βρίσκει ὁ ἀναγνώστης εἰς τὰς «ἀναλύσεις» μας.    



66 
 

2 

 

Τί μᾶς λέει ὁ Πλάτων; ὅτι ὁ περιορισμὸς εἰς τὰ ὅρια τῆς σχολῆς, μακρὰν τῆς Ἀγορᾶς 

καὶ τῆς ἀγορᾶς, τῆς σχόλης δηλαδή, στερεῖ τοῦ φιλοσόφου τῆς δυνατότητος ἐπαφῆς 

καὶ συναναστροφῆς μὲ τὸν πραγματικὸ ἄνθρωπο, τοῦ ἀποκόπτει κάθε ἐπικοινωνία 

μὲ τὸν κόσμο του∙ ὁ πλέον καλλιεπὴς φιλόσοφος τῆς ἱστορίας αἴρει στὴν πράξη τὶς 

ἀρχὲς τῆς ἱδρύσεως τῆς Ἀκαδημίας του, μὲ τὴν περίφημον γραφὴν εἰς τὴν εἴσοδόν 

της, «μηδεὶς ἀγεωμέτρητος εἰσίτω», κάπως ἁπαλύνουσα αὐτὰς πρὸς χάριν τῶν 

γεωμετρικῶν τόπων μᾶλλον, ὡς φύσει ἐκφραζόντων μουσικὴν καὶ ἁρμονίαν. Ὁ 

Πλάτων ὅμως, ‘’ἀναγνωρίζει τὸν ρόλο τῆς μουσικῆς καὶ ἀποδέχεται ὅτι εἶναι 

ὑπεράνω τῶν ὅποιων πολιτικῶν θεωριῶν καὶ  ἰδεῶν ἢ  ἐπιστημονικῶν ἐπιβολῶν∙ οἱ 

παρατηρήσεις του εἰς τὴν «Πολιτείαν», τὴν πραγματεία περὶ ὁλοκληρωτισμοῦ εἰς τὴν 

ἱστορίαν, ἔχουν ἐνδιαφέρον: «εἶδος γὰρ καινὸν μουσικῆς μεταβάλλειν εὐλαβητέον ὡς 

ἐν ὅλῳ κινδυνεύοντα· οὐδαμοῦ γὰρ κινοῦνται μουσικῆς τρόποι ἄνευ πολιτικῶν νόμων 

τῶν μεγίστων, ὡς φησίν τε Δάμων καὶ ἐγὼ πείθομαι. Καὶ ἐμὲ τοίνυν, ἔφη ὁ Ἀδείμαντος, 

θὲς τῶν πεπεισμένων. Τὸ δὴ φυλακτήριον, ἦν δ’ ἐγώ, ὡς ἕοικεν, ἐνταῦθά που 

οἰκοδομητέον τοῖς φύλαξιν, ἐν μουσικῇ. Ἡ γοῦν παρανομία, ἔφη, ῥᾳδίως αὕτη λανθάνει 

παραδυομενη»64.  

  Ὁ Σωκράτης, δηλαδὴ ὁ Πλάτων, εἶναι σαφέστατος εἰς τὴν ἀξιολόγησή του, ὅταν 

παρουσιάζει τὴν ἀποστολὴ τῶν ἐπιμελητῶν καὶ τῶν φυλάκων τῆς πόλεως καὶ τὴν 

ἀποφυγὴ ἐκθέσεώς τους εἰς ἄλλους μουσικοὺς ῥυθμούς, ἐκτὸς τῶν ὅσων εἶναι 

καθιερωμένοι ἐπισήμως: «καθὼς κάθε νέο εἶδος μουσικῆς πρέπει νὰ ἀποφεύγεται, 

διότι ἀπειλεῖται μὲ ἀνατροπὴ τὸ ὅλο πολιτικὸ σύστημα∙ ἐπειδὴ οὐδαμοῦ ἀλλάζουν 

οἱ τρόποι τῆς μουσικῆς, χωρὶς τὴν ἀλλαγὴ τῶν θεσμικῶν πολιτικῶν νόμων, ὅπως 

λέει ὁ Δάμων καὶ ἐγὼ πείθομαι. Ἂς συμπεριλάβεις κι ἐμένα, εἶπε ὁ Ἀδείμαντος, εἰς 

ὅσους τὸ πιστεύουν αὐτό. Τὴν ἀκρόπολη δέ, εἶπα ἐγώ, συνεχίζει ὁ Σωκράτης, διὰ τοὺς 

φύλακας, καθὼς φαίνεται ὀφείλουμε οἰκοδομῆσαι εἰς αὐτὰς τὰς βάσεις, πάνω εἰς 

τὴν μουσικήν. Ἡ παρανομία λοιπόν, εἶπε, εὐκόλως διεισδύει ὑπογείως, παραδύεται, 

χωρὶς νὰ τὴν ὑποπτευθεῖ κανείς». Τὴν μουσικὴ φοβόταν περισσότερο ἀπ’ ὅλα εἰς τὴν 

πολιτεία του ὁ φιλόσοφος, ἀλλὰ ἀναγνωρίζει καὶ τὰς δυνατότητάς της, διὰ ὑπόγειαν 

διείσδυσίν της, «λανθάνει παραδυομένη», ἐνῶ ἀποδέχεται ὁ Σωκράτης τὴν ἀπόλυτη 

ταύτισή του μὲ τὴν ἄποψη τοῦ μουσικοῦ Δάμωνος, τοῦ πολιτικοῦ συμβούλου τοῦ 

Περικλέους, τὸν ὁποῖο ὁπωσδήποτε εἶχε γνωρίσει, ὡς νεαρός, εἰς τὴν εὐρύτερη 

συντροφιὰ τοῦ πολιτικοῦ, ὅπως ἀναφέρει ὁ Πλούραρχος εἰς τὴν βιογραφία τοῦ 

 
64 Πλάτωνος, «Πολιτεία», βιβλ. Δ’, 424γδ, μετάφραση δική μου, καὶ ὅ. ἀ, «Οἱ μικροὶ βάρβαροι», σελ. 9, 

ὅ. ἀ. κι «Ἡ ἐπάνοδος τοῦ Ἀπόλλωνος», σελ. 11 κ.ἑπ. 



67 
 

ἡγέτου∙ οἱ πολιτικοὶ θεσμοί, τὸ Σύνταγμα εἰς τὰς ἡμέρας μας, μεταβάλλονται ὅταν 

ἀλλάζουν καὶ οἱ μουσικοὶ τρόποι, τόσο ἀλληλένδετα εἶναι τὰ δύο, τόσο σημαντικὸς 

εἶναι ὁ ρόλος τοῦ θεοῦ τῆς μουσικῆς εἰς τὴν ἑλληνικὴ κοινωνία. Ὡς συνταγματικὸς 

νομοθέτης ὁ Πλάτων ἐπιχειρεῖ θέσαι ὅρια εἰς τὰς παρεμβάσεις τοῦ Ἀπόλλωνος, 

ἀλλὰ καὶ εἰς τὰς σχέσεις τῶν πολιτῶν μὲ τὸν Λοξίαν∙ εἰς τὴν ἐποχή του δὲν ἔγινε 

αὐτό, κι εἶναι ζήτημα ἂν κατὰ βάθος τὸ πίστευε κι ὁ ἴδιος εἰς τὴν πραγματικότητα, 

διότι διαφορετικὰ δὲν θὰ ἔδιδε τὸν χαρακτηρισμὸ τῆς ἐμμελοῦς εἰς τὴν Θρᾷττα 

θεραπαινίδα. Κάτι ἄλλο θὰ εὕρισκε ὁ ὑπέροχος τεχνήτης τοῦ λόγου∙ παίζει κι ἐδῶ, 

ὅπως εἰς τόσα ἄλλα θέματα, ὁ φιλόσοφος, ἐπειδὴ ἄλλαζαν καὶ οἱ ἀπόψεις του, ὅπως 

ὅλων τῶν Ἑλλήνων τῆς ἐποχῆς του, τὸν τέταρτο αἰῶνα μὲ τὰς δραματικὰς ἐξελίξεις, 

μὲ τὴν παρακμὴν τῆς πόλεως.’’ 

 

Ἀναγνωρίζει ὅμως κάτι, τὸν τέταρτο αἰῶνα καὶ παρὰ τὴν ἐπικράτηση τῶν 

ἀπραγμόνων καὶ τὴν παρακμὴ τῆς ἀμέσου δημοκρατίας, ὅτι οἱ ἐνεργοὶ πολῖτες 

ἀποτελοῦσαν ἀκόμη σημαντικὴ μερίδα τῶν Ἀθηναίων, ἔστω κι ἂν δὲν ἦταν ἡ 

συμπαγὴς καὶ δυναμικὴ πλειοψηφία τῶν παππούδων τους∙ ἄλλωστε εἶναι γνωστό, 

ὅτι ἡ δεύτερη ἀθηναϊκὴ συμμαχία ἦταν ἡ σκιὰ τῆς πρώτης, μὲ κύρια αἰτία τὴν 

ἀπροθυμία τῶν πολιτῶν της ἀσκῆσαι τὰ πολιτικά τους δικαιώματα, ὡς πολῖτες καὶ 

ὁπλῖτες ἢ ναῦτες. Ἧταν πολὺ πιὸ πλούσια ἡ πόλη τους ἀπ’ τὴν παλαιὰ καὶ ἔνδοξη, 

χάρις καὶ στὴν κληρονομία της, ἀλλὰ οἱ πολῖτες της εἶχαν γίνει μαλθακοὶ καὶ 

προτιμοῦσαν τὴν χρήση μισθοφόρων, ἀκόμη κι ὡς στρατηγῶν∙ μάλιστα κι οἱ 

περισσότεροι πολιτικοὶ ἡγέτες τους ἦταν ἐξαίσιοι ῥήτορες, ὅπως ὁ Δημοσθένης, 

ἀλλὰ κακοὶ στρατηγοί, ὁπότε δὲν ἔπειθαν καὶ πολὺ τοὺς συμπολῖτες τους. Δὲν 

ὑπῆρχε πλέον ἡ παλαιὰ γενιά, τῶν μεγάλων πολιτικῶν καὶ γενναίων στρατηγῶν 

ποὺ κατατρόπωσαν τοὺς βαρβάρους κι ἀπελευθέρωσαν ὅλους τοὺς Ἕλληνες ἀπ’ 

τοὺς κατακτητές τους, θέσπισαν τοὺς μοναδικοὺς στὴν ἱστορία θεσμοὺς τῆς ἀμέσου 

δημοκρατίας καὶ καλλιέργησαν τὸ γόνιμο ἔδαφος γιὰ τὴν ἀνάδειξη τῶν Ἀθηνῶν τοῦ 

πέμπτου αἰῶνος, στὰ πλαίσια τῆς ἐποποιΐας τοῦ Ὁμήρου, «ὅς τὴν Ἑλλάδα 

πεπαίδευκεν», ὑπογραμμίζει ὁ φιλόσοφος γιὰ τὸν γενάρχη μας ποιητή. 

 

Ἡ μελέτη τῆς ἱστορικῆς διαδρομῆς τῆς δυτικῆς κοινωνίας παρουσιάζει τὶς 

εὐαίσθητες πλευρές της καὶ μᾶς προετοιμάζει γιὰ τὶς ἀναγκαῖες προσαρμογές της 

στὴν ψηφιακὴ ἐποχή∙ αὐτὸ εἶναι τὸ ἀντικείμενο τῆς μελέτης μας, κι ἂς 

συμπληρώσουμε μὲ τὸν Πρωταγόρα:  Ὁ Ζεὺς εἶναι σαφέστατος εἰς τὰς ἐντολάς του 

πρὸς τὸν Προμηθέα, γιὰ τὴν ὀργάνωση τῆς πολιτείας τῶν ἀνθρώπων: ‘’Παραθέτει 

τὸν Πρωταγόρα νὰ παρουσιάζει τὴν ἐντολὴ τοῦ Διός, «ἐπὶ πάντας, ἔφη ὁ Ζεύς, καὶ 

πάντες μετεχόντων· οὐ γὰρ ἄν γένοιντο πόλεις, εἰ ὀλίγοι αὐτῶν μετέχοιεν ὥσπερ 



68 
 

ἄλλων τεχνῶν· καὶ νόμον γε θὲς παρ’ ἐμοῦ τὸν μὴ δυνάμενον αἰδοῦς καὶ δίκης μετέχειν 

κτείνειν ὡς νόσον πόλεως»,65 ἀναφέρεται εἰς τὴν ἐλευθέραν πολιτικὴν πρακτικὴν τῆς 

ἀμέσου δημοκρατίας, καὶ εἶναι πολὺ αὐστηρὸς εἰς τὴν ἀξιολόγησίν της. Εἶναι 

σαφέστατη ἡ ἐντολή, «σὲ ὅλους ἀπευθύνεται ἡ ἐντολή μου, εἶπε ὁ Ζεύς,  καὶ ὅλοι νὰ 

μετέχουν στὴν πόλη· διότι δὲν γίνονται πόλεις, ἐὰν μετέχουν ὀλίγοι εἰς τὰς 

λειτουργίας της ὅπως γίνεται μὲ τὶς ἄλλες τέχνες· καὶ θέσε λοιπόν, λέει στὸν 

Προμηθέα, συντακτικὸ νόμο ἐκ μέρους μου, ὅποιος δὲν δύναται μετέχειν αἰδοῦς καὶ 

δίκης κτείνειν ὡς νόσον τῆς πόλεως». Ἐκτελοῦνται… ὄχι μόνο ὅσοι ὑπονομεύουν τοὺς 

θεσμοὺς τῆς ἀμέσου δημοκρατίας, ἀλλὰ καὶ ὅσοι δὲν μετέχουν στὴν ἐφαρμογή τους, 

ἀκόμη καὶ οἱ ἀπράγμονες, «οἱ μὴ δυνάμενοι αἰδοῦς καὶ δίκης μετέχειν», δὲν εἶχε 

ἐπιφυλάξεις ὁ πατὴρ θεῶν τε καὶ ἀνθρώπων.’’ Ἀπόλυτος εἶναι ὁ Ζεύς, ἐπειδὴ 

γνωρίζει, τὸ τί ἐπιδιώκουν ὅσοι ὑπονομεύουν τοὺς δημοκρατικοὺς θεσμούς, ὅσοι 

διέπονται ἀπ’ τὴν βιομηχανικὴ λογική, ἀλλὰ μαζὶ καὶ τὴν προστασία τῆς φύσεως, 

ἐπειδὴ εἶναι αὐστηρότατη ἀπέναντί του κι ἡ Νύξ, ἡ προστάτις τῆς φύσεως…     

    

Ὁ Ἀριστοτέλης εἶναι σαφέστερος στὴν περιγραφὴ αὐτῆς τῆς νοοτροπίας, ‘’«βάναυσον 

δ’ ἔργον εἶναι δεῖ τοῦτο νομίζειν καὶ τέχνην ταύτην καὶ μάθησιν ὅσαι πρὸς τὰς χρήσεις 

καὶ τὰς πράξεις τὰς τῆς ἀρετῆς ἄχρηστον ἀπεργάζονται τὸ σῶμα τῶν ἐλευθέρων ἢ τὴν 

ψυχήν ἢ τὴν διάνοιαν. διὸ τάς τε τοιαύτας τέχνας ὅσαι τὸ σῶμα παρασκευάζουσι χεῖρον 

διακεῖσθαι βαναύσους καλοῦμεν καὶ τὰς μισθαρνικὰς ἐργασίας· ἄσχολον γὰρ ποιοῦσι 

τὴν διάνοιαν καὶ ταπεινήν»66. Στὸ τελευταῖο βιβλίο τῶν «Πολιτικῶν»  ἐπανερχόμεθα, 

στὸ ὁποῖο ὁ φιλόσοφος ὑπογραμμίζει ὅτι ἡ μουσικὴ καὶ ἡ γυμναστικὴ 

διαδραματίζουν τὸν κύριο ρόλο διὰ τὸ ἦθος, δηλαδὴ διὰ τὴν διαμόρφωσιν τῆς ψυχῆς 

καὶ τῆς διανοίας τῶν ἐλευθέρων ἀνθρώπων, τῶν πολιτῶν. «Βάναυσο λοιπὸν ἔργο καὶ 

τέχνη καὶ ἐκμάθηση πρέπει νὰ νομίζουμε ὅτι εἶναι αὐτές, ὅσες, κατὰ τὴν καθημερινὴ 

ζωὴ καὶ πρακτικὴ τὶς σύμφωνες μὲ τὴν ἀρετή, προετοιμάζουν νὰ εἶναι ἄχρηστο τὸ 

σῶμα τῶν ἐλευθέρων ἢ τὴν ψυχή τους ἢ τὴν σκέψη τους, τὴν διάνοιά τους. γιὰ τὸ λόγο 

αὐτὸ καὶ ὅλες αὐτὲς τὶς τέχνες, ὅσες καθιστοῦν τὸ σῶμα χειρότερο, τὶς ἀποκαλοῦμε 

βάναυσες καὶ τὶς μισθωτικὲς ἐργασίες· διότι καθιστοῦν τὴν σκέψη ἄσχολη, 

προσηλωμένη μόνο στὴ δουλειά της, καὶ ταπεινή, δουλική». Στὴν πράξη πρόκειται γιὰ 

 
65 Πλάτωνος, «Πρωταγόρας», 322δ, καὶ εἰς τὰς «ἀναλύσεις», «Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Ἡ παρέμβασις τῆς 

θεᾶς Ἀθηνᾶς», σελ.21 καὶ «Τούτοις τοῖς πονηροῖς χαλκίοις», σελ. 47, «Τὰ ἀποθύμια τῆς Νυκτός, σελ. 

2 κ.ἑ. καὶ «Ὀρθολογισμὸς ἀσύμβατος τῆς μουσικῆς ἁρμονίας, σελ. 101 κ. ἑ.  
66 Ὅρα, εἰς τὰς «ἀναλύσεις» «Τοῦ Ἐμμελοῦς, «Ἡ εὐαισθησία τοῦ δημιουργοῦ», σελ. 46, κ.ἑ, «Ὁ 

ἀγκυλομήτης Κρονίδης», σελ. 6, «Τέλος ἐργασίας ἢ ἄλλες σχέσεις ἐργασίας», σελ. 5 καὶ 

«Ὀρθολογισμὸς ἀσύμβατος τῆς μουσικῆς ἁρμονίας», σελ. 102.  καὶ Ἀριστοτέλους, «Πολιτικά», Βιβλ. 

Η’, κεφ. β’, παρ. 1, (1337β8-15). 



69 
 

τὴν βιομηχανικὴ ἐργασία, τὴν ὅποιας μορφῆς βιομηχανικὴ ἐργασία, ὅπως τὴν 

ἀντιλαμβανόμαστε ἐμεῖς σήμερα, ἀλλὰ καὶ τὴ θεωρητικὴ προσέγγιση αὐτῆς τῆς 

ἐργασίας, μὲ τὴ θεοποίηση τῆς παραγωγῆς ἐν σειρᾷ καὶ τὴν ἀπόλυτη προσήλωση 

τοῦ ἐργαζομένου στὸ ἀντικείμενο, στὸν σκοπὸ τῆς ἐργασίας του καὶ στὴν ἰδεολογική 

του πίστη67… «τὸ δὲ ζητεῖν πανταχοῦ τὸ χρήσιμον ἥκιστα ἁρμόττει τοῖς μεγαλοψύχοις 

καὶ τοῖς ἐλευθέροις»68∙ «ἡ ἀναζήτηση τοῦ χρησίμου, τοῦ ἀναγκαίου εἰς κάθε ἐκδήλωσιν 

τῆς ζωῆς τοῦ ἀνθρώπου, ἐλάχιστα ἁρμόζει εἰς τοὺς μεγαλοψύχους καὶ εἰς τοὺς 

ἐλευθέρους»∙ ἡ παράθεση πρῶτα τοῦ μεγαλοψύχου καὶ στὴ συνέχεια τοῦ ἐλευθέρου 

ἔχει τὴν ἔννοια, ὅτι ἡ ἐλεύθερη προσωπικὴ ἐπιλογὴ τοῦ ἀνθρώπου, ἔστω κι ἂν δὲν 

ἀσκεῖ τὰ δικαιώματα τοῦ πολίτου, ἰσχύει καὶ σὲ ἄλλα συστήματα, ἀκόμη καὶ στὴν 

τυραννία κι ὄχι μόνο στὴ δημοκρατία.’’ Λίγο πρὶν ἀναφέρει ὁ φιλόσοφος, ὅτι, 

‘’θεωρεῖ ὅτι εἶναι ἀπαραίτητοι τέσσερες κλάδοι εἰς τὴν ἐκπαίδευση τῶν νέων: «ἔστι 

δὲ τέτταρα σχεδὸν ἃ παιδεύειν εἰώθασι, γράμματα καὶ γυμναστικὴν καὶ μουσικὴν καὶ 

τέταρτον ἔνιοι γραφικήν, τὴν μὲν γραμματικὴν καὶ γραφικὴν ὡς χρησίμους πρὸς τὸν 

βίον οὔσας καὶ πολυχρήστους, τὴν δὲ γυμναστικὴν ὡς συντείνουσαν πρὸς ἀνδρίαν· τὴν 

δὲ μουσικὴν ἤδη διαπορήσειεν ἄν τις»… καὶ προσθέτει, «διὸ καὶ τὴν μουσικὴν οἱ 

πρότερον εἰς παιδείαν ἔταξαν οὐχ ὡς ἀναγκαῖον (οὐδὲν γὰρ ἔχει τοιοῦτον) οὔδ’ ὡς 

χρήσιμον (ὥσπερ τὰ γράμματα πρὸς χρηματισμὸν καὶ πρὸς οἰκονομίαν καὶ πρὸς 

μάθησιν καὶ πρὸς πολιτικὰς πράξεις πολλάς, δοκεῖ δὲ καὶ γραφικὴ χρήσιμος εἶναι πρὸς 

τὸ κρίνειν τὰ τῶν τεχνιτῶν ἔργα κάλλιον) οὐδ’ αὖ καθάπερ ἡ γυμναστικὴ πρὸς ὑγίειαν 

καὶ ἀλκήν (οὐδέτερον γὰρ τούτων ὁρῶμεν γιγνόμενον ἐκ τῆς μουσικῆς)· λείπεται 

τοίνυν πρὸς τὴν ἐν τῇ σχολῇ διαγωγήν, ἣν γὰρ οἴονται εἶναι τῶν ἐλευθέρων»69. Ἡ ἔστω 

καὶ πρόχειρη παρουσίαση τοῦ ἀποσπάσματος εἶναι ἀπαραίτητη, διότι ἐμπλουτίζει 

σημαντικὰ τὴν προβληματική μας. «Εἶναι τέσσερες οἱ κλάδοι εἰς τοὺς ὁποίους 

συνήθως χωρίζουν τὴν ἐκπαίδευση, ἡ γραμματική, ἡ γυμναστικὴ καὶ ἡ μουσικὴ καὶ 

τέταρτον μερικοὶ θέτουν τὴν τεχνικὴ ἐκπαίδευση, τὴν γραφική, καὶ τὴν μὲν 

γραμματικὴ καὶ τὴν γραφική, ἐπειδὴ εἶναι χρήσιμες γιὰ τὴν ἐπιβίωση καὶ πολλαπλῶς 

ἀπαραίτητες, τὴν δὲ γυμναστική, ἐπειδὴ συμβάλλει στὴν ἀνδρία· γιὰ δὲ τὴν μουσικὴ θὰ 

ἀπορήσει κανείς… διὰ τοῦτο καὶ ἐθέσπισαν καὶ τὴν μουσικὴ οἱ πρόγονοί μας ὄχι ὡς 

 
67 Αὐτόθι, σελ. 46, καὶ Χρήστου Ζ. Καρανίκα, «Τὰ ἰδεολογικὰ δεσμά», ἐκδόσεις, «Ὀδυσσέας», Ἀθῆναι, 

1982, σελ. 120, κ. ἑ., καὶ εἰς τὰς «ἀναλύσεις» «Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Ἡ εὐαισθησία τῶν Ὀλυμπίων θεῶν», 

σελ. 13, κ. ἑ. καὶ «Ὀρθολογισμὸς ἀσύμβατος τῆς μουσικῆς ἁρμονίας», σελ. 102.  
68 Αὐτόθι καὶ Ἀριστοτέλους, ὅ, ἀ., Βιβλ, Η’, κεφ. γ’, παρ. 3, (1338β3-4), μετάφραση δική μου, κι ὅ. ἀ. 

σελ. 25, καὶ εἰς τὰς «ἀναλύσεις» «Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Ἀπ’ τὴ μουσικὴ στὴ γραμματική», σελ. 36, κ. ἑ 
69 Ἀριστοτέλους, ὅ. ἀ. Βιβλ. Η’, κεφ. β’, παρ. 3, 6, (1337β23-28, 1338α13-24), μετάφραση δική μου, ὅ. ἀ. 

σελ. 29 καὶ εἰς τὰς «ἀναλύσεις» «Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Νόμους τὰς ᾠδὰς ἡμῖν γεγονέναι» κι «Ἀπ’ τὴ 

μουσικὴ στὴ γραμματική», σελ. 1 κ. ἑ. καὶ «Ὀρθολογισμὸς ἀσύμβατος τῆς μουσικῆς ἁρμονίας, σ. 103.  



70 
 

ἀναγκαία (διότι δὲν ἔχει τίποτε τέτοιο), οὔτε ὡς χρήσιμη (ὅπως ἡ γραμματικὴ 

προσφέρει πολλὰ γιὰ τὶς ἐπιχειρησιακὲς καὶ οἰκονομικὲς ἐπιδόσεις καὶ γιὰ τὴν μάθηση 

καὶ γιὰ τὴν πολιτικὴ ζωή, πιστεύεται δὲ ὅτι καὶ ἡ τεχνικὴ ἐκπαίδευση εἶναι χρήσιμη ὡς 

πρὸς τὸ κρίνειν καλύτερα τὰ ἔργα τῶν τεχνικῶν), οὔτε ὅπως ἡ γυμναστικὴ γιὰ τὴν 

ὑγίεια καὶ τὴν ἀλκὴ (διότι κανένα ἀπ’ αὐτὰ δὲν ἐπιτυγχάνεται μὲ τὴ μουσική)· ἀπομένει 

λοιπὸν γιὰ τὴν συμπεριφορὰ κατὰ τὴν σχόλη τῶν πολιτῶν, κατὰ τὴν ὁποία καὶ 

ἐπιδίδονται εἰς αὐτήν, τὴν ὁποία διαγωγή, συμπεριφορά, ἀσκοῦν οἱ ἐλεύθεροι, διότι μὲ 

αὐτὴν ἐκφράζονται».’’ 

  

Ἡ διαφορὰ Πλάτωνος καὶ Ἀριστοτέλους ἔγκειται στὸ ὅτι ὁ δάσκαλος ἑστίαζε τὴν 

προσοχή του στὴν θεωρητικὴ προσέγγιση πάντων, ἐνῶ ὁ μαθητὴς καὶ στὴν 

πρακτική∙ οἱ ἀναφορὲς τοῦ Πλάτωνος εἰς πρακτικὰ προβλήματα εἶναι ἐλάχιστες, 

ὅπως ἡ Θρᾷττα θεραπαινίς, οἱ σχέσεις φιλοσόφων καὶ μουσικῆς, μὲ εὐρύθμους ἢ 

ἀρύθμους τρόπους, ὅπως μὲ τὴν διδασκαλίαν τῆς Διοτίμας, ποὺ ἡ λατινικὴ κι ἡ 

δυτικὴ φιλοσοφία ἀδυνατοῦν καταγράψαι, ἐπειδὴ ἐπιβάλλουν ἐλεύθερη, 

δημιουργικὴ σκέψη, διάνοια, ἀλλὰ δὲν τὶς διαθέτουν αὐτὲς φύσει, μὲ τὶς 

ἀποπνυκτικὲς δεσμεύσεις τοῦ λόγου τους.   

  ‘’Ἐδέχοντο οἱ θεοὶ τῶν Ἑλλήνων, κατὰ τὸν Ὅμηρον, μόνον ἰσοτίμους σχέσεις πρὸς 

τοὺς πιστούς τους, ἀλλὰ καὶ ἀντιστρόφως ἔπλασε ὁ θεῖος ποιητὴς εἰς τὰ ἔπη του τὰς 

ἰσοτίμους σχέσεις θεῶν καὶ ἀνθρώπων, ἢ οἱ ἄνθρωποι τὰς ἐπινόησαν οὕτως, καὶ 

παρέμεινε εἰς τοὺς Ἕλληνας ὁ ἀκρογωνιαῖος λίθος τῆς παιδεύσεώς των, «ὃς τὴν 

Ἑλλάδα πεπαίδευκεν», κατὰ τὸν Πλάτωνα∙ στὴν καθημερινή τους συμπεριφορὰ δὲν 

ὑπῆρχε καμμία διαφορά, μόνοι τους οἱ βασιλεῖς φοροῦν τὶς πανοπλίες τους, χωρὶς 

ὑπηρέτες, θεράποντες ἢ δούλους -ἡ λέξις δοῦλος δὲν ὑπάρχει στὸν Ὅμηρο, παρὰ 

μόνο ἡ δουλοσύνη, εἰς τὴν Ὀδύσσειαν,  χ423, «μνηστηροφονία», ὅταν ἀπαντάει ἡ 

Εὐρύκλεια στὸν Ὀδυσσέα γιὰ τὶς δουλειὲς τῶν γυναικῶν στὰ ἀνάκτορα τῆς Ἰθάκης, 

«καὶ δουλοσύνην ἀνέχεσθαι»-, μόνοι τους ντύνονται κι οἱ θεοί, ζεύουν τοὺς ἵππους 

στὰ ἅρματα, ταξειδεύουν στὸν οὐρανό, ἀκόμη καὶ οἱ θεές. Ἡ αὐτενέργεια, ὡς 

αὐτόνομος δρᾶσις, χαρακτηρίζει θεοὺς καὶ ἀνθρώπους, ἐνῶ μέχρι τὸν Φίλιππο οἱ 

βασίλισσες μόνες τους ἔκαναν ὅλες τὶς δουλειὲς τοῦ οἴκου τους∙ καὶ στὴν περίοδο τοῦ 

Βυζαντίου μόνοι τους ντύνονταν οἱ βασιλεῖς…  ἐνῶ τὰ ἐνδιαιτήματα τῆς βασιλίσσης 

ἦταν ἀπαράβατα γιὰ ὅλους, καὶ γιὰ τὸν αὐτοκράτορα. Ἀπ’ τὴν δυναστεία τῶν 

Κομνηνῶν, μετὰ τοὺς γάμους μὲ δυτικὲς πριγκίπισες, μὲ ἀποκορύφωση στὶς 

Σταυροφορίες, ἄλλαξε ἡ ἐθιμοτυπία καὶ στὴν βασιλεύουσα.’’70 

 

 
70 Ὅρα, εἰς τὰς «ἀναλύσεις» «Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Ὁ κεστὸς ἱμάς», σελ. 58-59. 



71 
 

Ἡ προσέγγιση τῆς ἑλληνικῆς γραμματείας ἀπ’ τοὺς ξένους παρουσιάζει πολλὲς 

δυσκολίες, ὅπως ἀπ’ τοὺς Ρωμαίους ἀπ’ τὸν τρίτο π.Χ. αἰῶνα καὶ μετὰ τοὺς πολέμους 

τοῦ Πύρρου∙ ὁ Ἀνδρόνικος, γραμματικὸς ἀπ’ τὸν Τάραντα, συνελήφθη αἰχμάλωτος 

καὶ μετεφέρθη στὴν Ρώμη, σὲ κάποιον εὐγενῆ ποὺ τὸν ἀπελευθέρωσε, καὶ μετὰ 

ἔγραψε τὰ πρῶτα δράματα, ἢ κωμειδύλια στὰ λατινικά, μὲ ὄνομα Λίβιος Ἀνδρόνικος, 

κι ἔτσι ἄρχίσε ἡ γνωστὴ ρωμαϊκὴ δραματικὴ παραγωγή, ἂν καὶ ὑπῆρχε ὁπωσδήποτε 

κάποια λαϊκὴ παράδοση, ὅπως πιστεύεται γενικά… διαμορφώθηκε ἔτσι ἡ ἀντίληψη, 

ὅτι ἡ λατινικὴ γραμματεία ἀδυνατεῖ νὰ γίνει ἰσάξια τῆς ἑλληνικῆς κι αὐτὸ τὸ 

ἀπεδέχθησαν ὅλοι σχεδὸν οἱ αὐτοκράτορές της, μὲ κορυφαίους τὴν δυναστεία τῶν 

Ἀντωνίνων καὶ τοὺς Ἀδριανὸ καὶ Μάρκο Αὐρήλιο, ἔστω κι ἂν ἡ τάξη τῆς Συγκλήτου 

τὸ ἀπέρριπτε. ‘’«Πράγματι μεταξὺ τῶν Ἑλλήνων ἡ ἄρχουσα τάξη κυρίως ζοῦσε μὲ τὴν 

ἁπαλὴ μορφὴ τῆς ἐκστάσεως ἀπ’ τὴν πρώτη της ἐμφάνιση. Ἀπ’ τὴν στιγμὴ τῆς 

καθιερώσεως τῆς πειθαρχίας μεταξὺ τῶν ὁπλιτῶν, ἡ Ἑλλὰς ἀπώλεσε τὴν ἄρχουσα 

ἐκείνη τάξη μὲ τὸ ἀντίστοιχο γόητρο τῶν εὐγενῶν τῆς Ῥώμης. Οἱ κοινωνικὲς σχέσεις 

στὴν Ἑλλάδα ἦταν ἀπ’ ὅλες τὶς πλευρὲς ἁπλούστερες καὶ ὀλιγώτερον φεουδαλικές. 

Στὴ Ῥώμη οἱ εὐγενεῖς, οἱ ὁποῖοι ἀποτελοῦσαν ἕνα ὀρθολογικὰ ὀργανωμένο στρῶμα μὲ 

αὐξανόμενη ἰσχύ, καὶ ποὺ κατεῖχαν ὁλόκληρες πόλεις καὶ ἐπαρχίες ὡς ἐξαρτώμενες 

ἰδιοκτησίες τῶν οἰκογενειῶν τους, ὁλοκληρωτικὰ ἀπέρριπταν τὴν ἔκσταση, ὅπως τὸ 

χορό, ὡς πλήρως ἀπαξιωτικὰ καὶ ἀπρεπῆ πρὸς τὴν αἴσθηση τῆς τιμῆς τῶν εὐγενῶν»71. 

Μακρὰ περιδιάβαση, ἀλλὰ ὁ φιλόσοφος ἀντανακλᾶ περίπου ὅσα εἶπε ὁ Ἀριστείδης 

Κοϊντυλιανός72, ὅτι ἀδυνατοῦσαν οἱ εὐγενεῖς Ῥωμαῖοι, κατανοῆσαι, «διὰ τὴν αὑτῶν 

ἀσθένειαν, τὴν κατὰ δίεσιν μελῳδίαν καὶ παντελῶς ἀμελῳδητον εἶναι τὸ διάστημα 

ὑπολαβόντες»∙ ἡ ἔκστασις, ὅπως τὴν ἀναφέρει ὁ φιλόσοφος -ἐπειδὴ εἶναι ἡ ἐπίδραση 

τοῦ φρυγίου μέλους, κατὰ τὸν Πυθαγόρα καὶ τὸν Μεγάλο Βασίλειο- δὲν ἀπέχει καὶ 

πολύ.’’ Ἀπέρριπταν ἔκσταση καὶ χορό, λέει ὁ φιλόσοφος, τὴν μουσικήν, ὥστε νὰ μὴν 

ἀλλάζει τὸ ἦθος τῶν ἀνθρώπων, ὅπως τὸ ὑπογραμμίζει κι ὁ Πλάτων, «εἶδος γὰρ 

καινὸν μουσικῆς μεταβάλλειν εὐλαβητέον ὡς ἐν ὅλῳ κινδυνεύοντα· οὐδαμοῦ γὰρ 

κινοῦνται μουσικῆς τρόποι ἄνευ πολιτικῶν νόμων τῶν μεγίστων, ὡς φησίν τε Δάμων 

καὶ ἐγὼ πείθομαι», λέει ὁ Σωκράτης κι ἀναπαράγει ὁ Πλάτων». 

 

 

 

 
71 Max Weber, «The sociology of religion, σελ. 180,  Methuen, London, 1971, μετάφραση δική μου καὶ εἰς 

τὰς «ἀναλύσεις» «Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Ἡ ἐπάνοδος τοῦ Ἀπόλλωνος», σελ. 13. 
72 Αὐτόθι, σελ. 15 καὶ ἀν. σελ. 65, 67.  



72 
 

3 

 

Ἡ συμπλήρωση τῆς σημασίας τοῦ ρόλου τῆς μουσικῆς ἐπιχειρεῖται ἀπ’ τὸν 

φιλόσοφο, μὲ τὴν ἀναφορά τους εἰς τὸ «Συμπόσιον», εἰς τὴν ἔννοιαν τῆς ποιήσεως 

εἰς τὴν πόλιν: ‘’Στὰ ἑλληνικὰ ὅμως ἔχουμε δύο λέξεις, τὴν ποίησιν καὶ τὴν 

δημιουργίαν∙ τί εἶναι ποίησις; «οἶσθ’ ὅτι ποίησίς ἐστί τι πολύ. ἡ γὰρ τῷ ἐκ τοῦ μὴ ὄντος 

εἰς τὸ ὂν ἰόντι ὁτῳοῦν αἰτία πᾶσά ἐστι ποίησις, ὥστε καὶ αἱ ὑπὸ πάσαις ταῖς τέχναις 

ἐργασίαι ποιήσεις εἰσὶ καὶ οἱ τούτων δημιουργοὶ πάντες ποιηταί»73. Ὁ,τιδήποτε περνάει 

ἀπ’ τὴν ἀνυπαρξία στὴν ὕπαρξη δι’ οἱανδήποτε αἰτία εἶναι ποίησις, ὡς πρὸς τὴν 

γενική της ἔννοια, διότι ὅλοι γνωρίζουν ὅτι εἶναι κάτι πολὺ γενικὸ ὁ ὁρισμός της∙ 

ὁπότε καὶ οἱ ἐργασίες ὅλων τῶν τεχνιτῶν, τῶν δημιουργῶν, εἶναι ποιήσεις καὶ ὅσοι 

τὶς ἐκτελοῦν εἶναι ποιητές∙ τὴν λέξη δημιουργὸς χρησιμοποιεῖ γιὰ ἐπεξήγηση ἡ 

Διοτίμα. Δὲν ἔχει καμμία σημασία ἡ αἰτία, τὸ ἀποτέλεσμα κρίνεται, ἡ παρουσίαση 

κάποιου νέου πράγματος ἢ ἀγαθοῦ ἢ ὑπηρεσίας, καλοῦ ἢ κακοῦ, τὸ ὁποῖο δὲν 

ὑπῆρχε προηγουμένως. Αὐτὴ εἶναι ἡ γενικὴ ἔννοια τῆς ποιήσεως στὸν Πλάτωνα, 

χωρὶς νὰ ξεχνᾶμε ὅτι στὴν ἐποχή του δὲν ὑπῆρχε παραγωγὴ ἐν σειρᾷ, ποὺ σημαίνει 

ὅτι στὰ προϊόντα τῆς χειροτεχνίας ἢ τῆς βιοτεχνίας, ὁ τεχνίτης, ἐλεύθερος πολίτης, 

μέτοικος ἢ δοῦλος, εἶχε πλήρη ἐπίγνωση τοῦ τελικοῦ προϊόντος καὶ ἀπολάμβανε τὴν 

χαρὰ τῆς δημιουργίας του∙ ἄλλωστε στοὺς ἀπολογιστικοὺς μαρμάρινους πίνακες γιὰ 

τὰ ἔξοδα τῶν ἔργων τῆς Ἀκροπόλεως καὶ τῆς Ἀγορᾶς, ποὺ βρέθηκαν ἀπ’ τὴν 

Ἀμερικανικὴ Ἀρχαιολογικὴ Σχολὴ καὶ ἐκτίθενται στὴν Στοὰ τοῦ Ἀττάλου, 

καταγράφεται ὅτι ὅλοι οἱ ἐργαζόμενοι ἔπαιρναν ἀπὸ μία ἀττικὴ δραχμὴ τὴν ἡμέρα, 

εἴτε ἦταν ἐλεύθεροι πολῖτες εἴτε μέτοικοι εἴτε δοῦλοι∙ μποροῦσε δὲ νὰ εἶναι 

ἀρχιτεχνίτης δοῦλος, τεχνίτης μέτοικος καὶ βοηθός τους Ἀθηναῖος πολίτης. 

Ἀποκτοῦσε τὴν θέση του ὁ δημιουργὸς τεχνίτης ἀναλόγως πρὸς τὴν τέχνη του, πρὸς 

τὴν εὑρηματικότητα τῆς ἐργασίας του, καὶ γιὰ κανέναν ἄλλο λόγο....  

 

  Ἡ γενικὴ ἔννοια τῆς ποιήσεως ἀφορᾶ ὅλους τοὺς ἀνθρώπους, ἀνεξαρτήτως τῆς 

πολιτιστικῆς τους καὶ τῆς πολιτικῆς τους καταστάσεως∙ αὐτὸ καταγράφεται στὸν 

ὁρισμό: «Γνωρίζεις ὅτι ποίησις εἶναι κάτι γενικόν· πᾶσα αἰτία μεταβάσεως οἱουδήποτε 

πράγματος ἀπὸ τὴν ἀνυπαρξίαν εἰς τὴν ὕπαρξιν εἶναι ποίησις, ἑπομένως καὶ αἱ 

ἐργασίαι αἱ ὑπαγόμεναι εἰς ὅλας τὰς τέχνας εἶναι εἴδη ποιήσεως, καὶ οἱ ἐνεργοῦντες 

αὐτὰς εἶναι ὅλοι ποιηταί». Ἡ σεπτὴ φιλόσοφος τὰ λέει αὐτὰ πρὸς τὸν Σωκράτη, ὅπως 

 
73 Πλάτωνος, «Συμπόσιον», 205β, μετάφραση Ἰωάννου Συκουτρῆ, καί, Χρήστου Ζ. Καρανίκα, «Ὁ 

πολίτης καὶ ὁ παραγωγός», σελ. 84, κ. ἑ. καὶ 189, ἐκδόσεις Φιλόμυθος, Ἀθῆναι, 1993 καὶ εἰς τὰς 

«ἀναλύσεις» «Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Ἡ εὐαισθησία τοῦ δημιουργοῦ», σελ. 9-12 κι ἀν. σελ. 27. 



73 
 

τὰ διηγεῖται ὁ ἴδιος εἰς τὸ «Συμπόσιον»∙ τὴν εἶχε διδάσκαλο εἰς τὰ ἐρωτικὰ καὶ εἰς τὰ 

πολιτικά, ὁ πρῶτος πολίτης τῶν Ἀθηνῶν στὴν ἐποχή του∙ ἐπιχειρεῖ σαφέστατη τὴν 

διάκριση ἡ διάσημη ἑταῖρα ἀπ’ τὴν Μαντινεία, ἄλλο εἶναι ἡ ποίησις στὴν γενικότητά 

της καὶ σὲ ὅλες τὶς τέχνες, ἡ μετάβαση ἀπ’ τὴν ἀνυπραξία στὴν ὕπαρξη, καὶ ἄλλο 

ἀφήνει νὰ ἐννοηθεῖ ὅτι εἶναι ἡ δημιουργία, «οἱ τούτων δημιουργοί». Ποιοί εἶναι αὐτοί; 

ὅσοι ἐγκυμονοῦν τὸ νέο μέσα στὴν ψυχή τους, αὐτοὶ εἶναι γεννήτορες καὶ ποιητές, 

διότι ἐπιτρέπουν τὴ γέννηση αὐτοῦ τοῦ νέου, «ἐν ταῖς ψυχαῖς κυοῦσιν»: «ὧν δή εἰσι 

καὶ οἱ ποιηταὶ πάντες γεννήτορες καὶ τῶν δημιουργῶν ὅσοι λέγονται εὑρετικοὶ εἶναι· 

πολὺ δὲ μεγίστη, ἔφη, καὶ καλλίστη τῆς φρονήσεως ἡ περὶ τὰς τῶν πόλεων τε καὶ 

οἰκήσεων διακοσμήσεις, ᾗ δὴ ὄνομά ἐστι σωφροσύνη τε καὶ δικαιοσύνη»74. Τὸ πολιτικὸ 

ἅλμα τῆς ἐποχῆς της περιγράφει ἡ φιλόσοφος καὶ ἐπαναλαμβάνει τὴν διδασκαλία 

της ὁ μαθητής της∙ ποιητὲς εἶναι, ὅλοι ὅσοι εἶναι γεννήτορες τοῦ νέου καὶ ἀπ’ τοὺς 

δημιουργοὺς ὅσοι λέγονται ὅτι εἶναι εὑρετικοί∙ ἀλλὰ πολὺ μεγίστη καὶ καλλίστη, 

εἶπε, ἀπ’ τὴν φρόνηση εἶναι ἡ δημιουργία γιὰ τὴν διαρρύθμιση τῶν ἀναγκῶν τῶν 

πόλεων καὶ τῶν οἰκισμῶν, καὶ τῆς ὁποίας τὸ ὄνομα εἶναι σωφροσύνη καὶ δικαιοσύνη. 

Τὸ «ἔφη», ἔχει ἰδιαίτερη σημασία, διότι δείχνει ὅτι πίστευε στὰ ὅσα ἔλεγε ἡ ἑταίρα κι 

ὁ Σωκράτης καὶ ὁ Πλάτων τὸ περιέλαβε στὸν διάλογό του∙ ἄλλωστε αὐτὲς οἱ 

λεπτομέρειες προσδίδουν τὴν ἰδιαίτερη καλλιέπεια στοὺς διαλόγους του. 

  Ὁ Σωκράτης περιγράφει τὴν ἀποστολὴ τοῦ δημιουργοῦ εἰς τὴν πόλιν, αὐτονόητη 

στὴν ἐποχή του, ἀλλὰ ἀπαραίτητη συνεισφορὰ εἰς τὸν διάλογο τοῦ «Συμποσίου»: 

«Αὐτῶν ἀκριβῶς γεννήτορες εἶναι καὶ οἱ ποιηταὶ ἀνεξαιρέτως καὶ ἀπὸ τοὺς τεχνίτας 

ὅσοι θεωροῦνται δημιουργικοί. Ἀσυγκρίτως δὲ ἀνωτέρα», εἶπε, «καὶ ὡραιοτέρα μορφὴ 

φρονήσεως εἶναι ἡ ἀσχολουμένη μὲ τὴν διαρρύθμισιν τῶν πόλεων καὶ τῶν σπιτικῶν, 

τῆς ὁποίας τὸ ὄνομα ὡς γνωστόν, εἶναι σωφροσύνη καὶ δικαιοσύνη». Εἶχαν πλήρη 

συναίσθηση οἱ Ἕλληνες τῆς διαφορᾶς μεταξὺ τῆς ποιήσεως καὶ τῆς δημιουργίας∙ ἡ 

πρώτη εἶναι ἡ γενικὴ πράξη μεταβάσεως ἀπ’ τὴν ἀνυπαρξία στὴν ὕπαρξη∙ ἡ δεύτερη 

ὅμως ἀφορᾶ τὸ ἔργο ποὺ παρουσιάζεται εἰς τὴν Ἀγοράν, εἰς τὸν δῆμον, καὶ κρίνεται 

ἀπ’ τοὺς πολῖτες -ἄλλωστε ἡ λέξη εἶναι σύνθετη ἀπ’ τὶς δῆμος καὶ ἔργον-, καὶ αὐτὸ 

μετράει περισσότερο, διότι καθορίζεται ἀπ’ τὴν ἄσκηση τῆς σωφροσύνης καὶ τῆς 

δικαιοσύνης.  

  Ἡ ἀναφορὰ στὶς ἔννοιες σωφροσύνη καὶ δικαιοσύνη εἶναι καθοριστικὴ στὴν 

ἀνάλυση, διότι ἀποτελοῦν οἱ ἔννοιες αὐτὲς τὴν βάση τῆς θεωρητικῆς προσεγγίσεως 

τῆς ἀμέσου δημοκρατίας∙ «Ἔστιν μὲν ἡ ψυχή, ὡς φαμέν, εἰς δύο μέρη διῃρημένη, εἴς τε 

τὸ λόγον ἔχον καὶ τὸ ἄλογον. ἐν μὲν δὴ τῷ λόγον ἔχοντι ἐγγίνεται φρόνησις ἀγχίνοια 

 
74  Αὐτόθι, 209α, καὶ εἰς τὰς «ἀναλύσεις» «Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Ἡ παρέμβασις τῆς θεᾶς Ἀθηνᾶς», σελ. 

43, κ. ἑ.  



74 
 

σοφία εὐμάθεια μνήμη καὶ τὰ τοιαῦτα, ἐν δὲ τῷ ἀλόγῳ αὗται αἱ ἀρεταὶ λεγόμεναι, 

σωφροσύνη δικαιοσύνη ἀνδρεία ὅσαι ἄλλαι τοῦ ἤθους δοκοῦσιν ἐπαινεταὶ εἶναι»75. Εἶναι 

σαφέστατος ὁ Ἀριστοτέλης στὴν ἐπεξήγηση τοῦ ρόλου τῆς σωφροσύνης καὶ τῆς 

δικαιοσύνης στὴν πολιτικὴ πρακτικὴ τοῦ ἀνθρώπου∙ «ἡ ψυχὴ διαιρεῖται εἰς δύο μέρη, 

ὅπως λέμε, εἰς τὸ λόγον ἔχον, τὸ ἔλλογον, καὶ εἰς τὸ ἄλογον. Εἰς μὲν τὸ λόγον ἔχον 

ἐγγίνεται, φυτρώνει, εἶναι μέσα της, ἡ φρόνησις, ἡ ἀγχίνοια, ἡ ἐξυπνάδα, ἡ σοφία, ἡ 

εὐμάθεια, ἡ μνήμη καὶ τὰ ἀντίστοιχα χαρακτηριστικά, εἰς δὲ τὸ ἄλογον αἱ λεγόμεναι 

ἀρεταί, ἡ σωφροσύνη, ἡ δικαιοσύνη, ὡς ἔννοια τῆς δικαιοσύνης καὶ καθοριστικὸς 

παράγων τῆς δημοκρατίας, ἡ ἀνδρεία καὶ ὅσαι ἄλλαι θεωροῦνται ὡς καθοριστικαὶ τοῦ 

ἤθους». Τὸ λόγον ἔχον ἀφορᾶ τοὺς πάντες, ἐλεύθερους καὶ δούλους, διότι φρόνησις, 

ἀγχίνοια, σοφία, εὐμάθεια, μνήμη θεωροῦνται ἂριστα προσόντα καὶ γιὰ τὸν δοῦλο, 

ὁπότε καὶ γίνεται πιὸ ἔμπιστος καὶ πιὸ ἀπαραίτητος στὸν δεσπότη του κι ἴσως καὶ 

αὐταρχικὸς ἀπέναντί του... Εἰς δὲ τὸ ἄλογον μέρος τῆς ψυχῆς ἐγγίνονται αἱ κατ’ 

ἐξοχὴν πολιτικαὶ ἀρεταί, σωφροσύνη, δικαιοσύνη, ἀνδρεία καὶ ὅσαι ἄλλαι 

ἀποτελοῦν συστατικὸ στοιχεῖο τοῦ ἤθους τοῦ πολίτου∙ ἡ σωφροσύνη εἶναι ἡ 

μετριότης, ἡ σύνεσις καὶ ἀντισταθμίζει τὴν ἀνδρείαν, τὴν τόλμην εἰς τὰς πολιτικὰς 

ἀποφάσεις, ἐνῶ συμπληρώνει τὴν δικαιοσύνην ὡς ἀπαίτηση τῆς ἐλευθέρας 

πολιτικῆς πρακτικῆς. Τὸ χαρακτηριστικὸ τῆς δικαιοσύνης εἶναι, ὅτι ὡς ἀρχὴ 

ἐγγίνεται εἰς τὸ ἄλογον μέρος τῆς ψυχῆς, ὡς ὁ κύριος παράγων διαμορφώσεως τοῦ 

ἤθους τῶν πολιτῶν, μαζὶ μὲ τὶς ἄλλες πολιτικὲς ἀρετές, ἐντιμότης, εἰλικρίνεια, 

ἐμέλεια, καὶ ὡς ἐφαρμογὴ τῶν ἀρχῶν της, ὡς νομικὸ σύστημα ἀξιῶν, ὑπάγεται εἰς 

τὸ ἔλλογον μέρος τῆς ψυχῆς, εἰς τὸ λογικόν.’’  

  

Οἱ ἀναφορὲς αὐτές, διδασκάλου καὶ μαθητοῦ, ὡς ἐπίνοια τῆς Διοτίμας, ἔχουν ἄμεση 

χρήση στὶς μέρες τῆς ψηφιακῆς τεχνολογίας κι ἰδιαιτέρως στὴν ἐφαρμογὴ τῆς 

τεχνητῆς νοημοσύνης, ὡς τὸ ἀνώτερο πρὸς τὸ παρὸν στάδιό της∙ ὁ ἄνθρωπος γίνεται 

δημιουργὸς κι ἔχει τὴν δυνατότητα πλήρους ἀξιοποιήσεως τῶν ἀρετῶν του, 

σωφροσύνης, δικαιοσύνης, ἀνδρείας καὶ ἀρίστης χρήσεως τῶν προσωπικῶν 

χαρισμάτων του, φρονήσεως, ἀγχινοίας, σοφίας, εὐμαθείας, μνήμης. Ἡ τεχνητὴ 

νοημοσύνη ἀπαιτεῖ καὶ προϋποθέτει τὴν προσωπικὴ τόλμη, μαζὶ μὲ τὴν διανοητικὴ 

δημιουργικότητά του στὴν καθημερινὴ καὶ πολιτική του ζωή, δηλαδὴ ἐπιβάλλεται ἡ 

ἄσκηση τῆς ἐλευθέρας πολιτικῆς πρακτικῆς του, ὡς ὑποκειμένου τῆς ἱστορίας κι ἡ 

ἀξιοποίηση τῆς δημιουργικῆς συνθέσεως τοῦ λόγου του. Ἄν παραμείνει ἀντικείμενό 

της, τότε ἐκπίπτει ἡ τεχνητὴ νοημοσύνη σὲ ἁπλὸ βιομηχανικὸ ἐργαλεῖο… 

 
75 Ἀριστοτέλους, «Ἠθικὰ Μεγάλα», Β. Α’, κεφ. ε’, παρ. 1, (1185β4-8) μετάφραση δική μου, καὶ εἰς τὰς 

«ἀναλύσεις», «Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Ὁ κεστὸς ἱμάς», σελ. 49, κ. ἑ..   



75 
 

4 

 

Ἐπανερχόμεθα εἰς τὸ κύριο ἀντικείμενο τῆς προσεγγίσεως ἢ καὶ ἑρμηνείας μιᾶς 

ἄλλης ἐποχῆς ἀπ’ τοὺς μεταγενέστερους, ὅπως τὸ ἔχουμε ἀναφέρει πολλὲς φορές∙ 

συνήθως οἱ ἱστορικοὶ ἐπιλέγουν ὡς κριτήριό τους τὰς ἰσχυούσας στὴν ἐποχή τους 

ἀρχάς, συναδούσας μὲ τὸ θρησκευτικὸ καὶ πολιτικό τους σύστημα, ὡς κοσμοθεωρία 

τους. Ἡ μεγάλη τομὴ στὴν παγκόσμια ἱστορία ἔγινε μὲ τὸν Θαλῆν τὸν Μιλήσιον, 

ὅπως ἔχουμε ἀναφέρει πολλὲς φορές, ὁ ὁποῖος μετέφερε τὶς θεωρητικὲς ἀρχὲς καὶ 

τὴν ὀργάνωση τῶν ἱερατικῶν κι ἱεραρχικῶν κρατῶν τῆς Μεσοποταμίας καὶ τῆς 

Αἰγύπτου εἰς τὴν Μίλητον καὶ τὶς ἄλλες ἑλληνικὲς πόλεις, ἀλλὰ ὄχι ὡς ἴδιο πολιτικὸ 

σύστημα∙ παρὰ προτίμησε τὴν Ἀγοράν της, ὅπου ἕκαστος πρόβαλε τὴν ἄποψή του, 

τὸ μακρύ του καὶ τὸ κοντό του, κι εἶχε ἔτσι ἀποκτήσει τὸ δικαίωμα κι ἡ ἐμμελὴς καὶ 

χαρίεσσα Θρᾷττα θεραπαινὶς ἀποσκῶψαι τὸν ἀναγνωρισμένο πολίτη της καὶ 

μεγάλο σοφό της∙76 τὸ κριτήριο γιὰ τὴν μετάβαση εἰς τὴν ἄμεσον δημοκρατίαν, τὴν 

ὁποία πρέσβευε κι ὁ Ὅμηρος, ἦταν ὁ ρόλος τῆς Ἀγορᾶς καὶ τῆς ἀγορᾶς εἰς τὴν 

συνέχειαν. Οἱ Ῥωμαῖοι κι οἱ μετέχοντες τῆς λατινικῆς γλώσσης φύσει, διὰ «τὴν αὑτῶν 

ἀσθένειαν», ἀδυνατοῦσαν κατανοῆσαι τὸν ἑλληνικὸ κι ἐμμελῆν λόγον, ὅπως ἔχουμε 

προαναφέρει καὶ τονίζει ὁ Ἀριστείδης ὁ Κοϊντυλιανός∙ αὐτὸ ἰσχύει καὶ γιὰ τὴν 

λατινικὴ λογοτεχνία, παλαιὰ ῥωμαϊκὴ καὶ χριστιανική, ὅπως καὶ γιὰ τὸν Ἅγιο 

Αὐγουστῖνο, ἀλλὰ καὶ τοὺς μετέπειτα σοφοὺς τῆς δυτικῆς φιλοσοφίας, οἱ ὁποῖοι 

ἐξέτασαν, τραγικούς, ἱστορικοὺς καὶ φιλοσόφους, μέσα ἀπ’ τὶς παρωπίδες τῆς 

λατινικῆς γλώσσης. Ἀλλὰ ἦρθε ἡ ψηφιακὴ ἐπανάσταση, ἡ ὁποία ἀπαιτεῖ καὶ 

προϋποθέτει τὴν ἔκφραση τοῦ ἐλευθέρου κι ἐμμελοῦς λόγου, ὡς τοῦ μόνου 

δημιουργικοῦ κι αὐτονόμου, μετατρέποντας τὸν βιομηχανικὸ ἄνθρωπο σὲ πολίτη. 

              

‘’Ἡ πρώτη χειραφέτηση τοῦ σημερινοῦ ἀνθρώπου ἔρχεται μὲ τὴν ἀμφισβήτηση τῆς 

ἱεραρχικῆς καὶ ἱερατικῆς δομῆς τῆς κοινωνίας μὲ τὶς διάφορες παραλλαγές της ἐκ τῆς 

μακρᾶς πορεία της∙ ἡ ἀπαίτηση γιὰ ἔκφραση τῆς δημιουργικότητός του στὴν 

παραγωγικὴ διαδικασία συνοδεύεται ἀπ’ τὴν ἀνάγκη ἐπεκτάσεώς της σὲ ὅλες τὶς 

ἐκδηλώσεις τῆς ζωῆς του, διότι διαφορετικὰ ἐκπίπτει στὴν ἀποσπασματικὴ καὶ 

περιστασιακὴ ἐμφάνισή της, ὅπως γινόταν στὶς προηγούμενες ἐποχές. Ὁ ἄνθρωπος 

γίνεται στὴν καθημερινότητά του ἐμμελὴς καὶ χαρίεις, ὅπως ἡ Θρᾷττα θεραπαινίς, 

καὶ παραμένει ἐμμελὴς καὶ χαρίεις σὲ ὅλα του∙ ἑπομένως ὡς πρῶτο του μέλημα στὸν 

ἄνθρωπο ἔρχεται ἡ ἀνάγκη ἀποδεσμεύσεώς του ἀπ’ τὶς ἰδεολογικὲς ἐξαρτήσεις τοῦ 

βιομηχανικοῦ συστήματος∙ ὅσο βαθειὰ ριζωμένες κι ἂν εἶναι αὐτές, εἶναι ὅμως πολὺ 

 
76 Ὅρα, ἀν. σελ. 70.  



76 
 

πιὸ ρηχὲς ἀπ’ τὶς θρησκευτικὲς τῶν μεγάλων μονοθεϊστικῶν θρησκειῶν. 

Παρουσιάσθηκε μάλιστα τὸ ὀξύμωρο ἐπιφανειακὰ σχῆμα μετὰ τὴν κατάρρευση τοῦ 

σοβιετικοῦ συστήματος∙ στὶς χῶρες τοῦ καπιταλισμοῦ νὰ ἐπιβιώνει ἀκόμη ἡ ἀριστερὴ 

ἰδεολογία, μὲ τὶς διάφορες πολύμορφες παραλλαγές της, καὶ στὶς πρώην 

κομμουνιστικὲς ἡ καπιταλιστικὴ ἀνθεῖ σχεδὸν παντοῦ. Ἡ ἑρμηνεία εἶναι εὔκολη∙ οἱ 

ἐμπειρίες τῆς μεταπολεμικῆς περιόδου μεταφέρονται στὴν πολιτικὴ ζωή, ἀναλόγως 

πρὸς τὶς ἐπιπτώσεις τους, ἀλλὰ αὐτὸ εἶναι ἐμφανέστατα ἐπιφανειακό, μὲ ἀφετηρία 

τὴν προβληματικὴ τῆς βιομηχανικῆς ἐποχῆς καὶ χωρὶς τὴν ἐμβάθυνση στὶς 

προερχόμενες ἐκ τῆς ψηφιακῆς τεχνολογίας ἀλλαγές.’’77  

  Ἴσως πρέπει νὰ προσθέσουμε καὶ τὴν ἐμπειρία τῆς Κίνας, μὲ τὴν ἐπίσημη τήρηση 

τῆς κομμουνιστικῆς ἰδεολογίας, μὲ τοὺς ἡγέτες της ἐκπέμπειν βαρυσημάντους 

πανυγηρικούς, ἀλλὰ μὲ ἀκροατήριο ἀποκλειστικὰ σχεδὸν τὰ βαρυεστημένα καὶ 

χασμουρίζοντα κομματικὰ στελέχη, ἐνῶ ὁ ἁπλὸς κόσμος της ἀπολαμβάνει τὸν λόγο 

τοῦ Λάο Τσὲ καὶ τοῦ Κομφουκίου, μὲ πάνδημη μάλιστα συμμετοχή. Ἀποδεικνύουν κι 

ἐπιβεβαιώνουν αὐτὰ καὶ τὴν εὐκολία προσαρμογῆς της στὴν ψηφιακὴ τεχνολογία 

καὶ τεχνητὴ νοημοσύνη, μὲ τὴν ἀνάδειξή της στὴν κορυφὴ τοῦ κόσμου κι ἀφήνοντας 

παρασέγγας πίσω τους τοὺς Ἀμερικανούς, παρ’ ὅλο ὅτι αὐτοὶ ἀπετέλεσαν τὴν κοιτίδα 

τῆς ψηφιακῆς ἐποχῆς∙ ἡ ἀντιμετώπιση τῆς προσφάτου πανδημίας τοῦ κορονοϊοῦ 

ἔδειξε τὸ βάθος καὶ τὴν ἔκταση τῶν ψηφιακῶν μεταρρυθμίσεων, τόσο στὴν 

καθημερινὴ ζωὴ τῆς μεγάλης χώρας, ὅσο καὶ στὸν διεθνῆ ἀνταγωνισμό της.  

             

Οἱ δυσκολίες προσεγγίσεως κι ἑρμηνείας τῶν ἐξελίξεων στὶς Ρωσία, Κίνα, Ἰνδίες, 

ὅπως καὶ στὸ σύνολο  σχεδὸν τῶν ἀναδυομένων χωρῶν, ἐκ μέρους τῆς Δύσεως 

ὀφείλεται καθαρὰ σὲ λόγους ἰδεολογικοὺς κι ὄχι πραγματικούς∙ ἡ θεώρηση τῶν 

παγκοσμίων ἐξελίξεων γίνεται, ὑπὸ τὸ πρίσμα τῆς δυτικῆς ἐσχατολογίας ὡς τῆς 

ἀνωτέρας βαθμίδος τῆς κοινωνίας της, σὲ σύγκριση μὲ τὶς ὅποιες ἄλλες, τὶς ὁποῖες 

διερευνοῦν ἀκόμη ὑπὸ τὴν ὀπτικὴ γωνία τῆς μονοσημάντου λογικῆς της καὶ τῆς 

ἁπλοϊκῆς  ἀποικιακῆς της θεωρήσεως. Ἑπομένως θεωροῦνται καθυστερημένες κι 

«ἀδύναμες» κατανοῆσαι τὸν δυτικὸ πολιτισμὸ καὶ τὸν βιομηχανικὸ ἄνθρωπο∙ αὐτὸς 

εἶναι ὁ δεύτερος λόγος, ὁπότε κι ὅλες οἱ διάφορες τῶν δυτικῶν ἀξίες τους εἶναι φύσει 

ἀποριπτέες. Τρίτος εἶναι ἡ ἀδυναμία τους κατανοήσεως τῶν ἐπιτυχιῶν τους στὴν 

ψηφιακὴ τεχνολογία, καθὼς δὲν δικαιολογοῦνται ἀπ’ τὰ αὐταρχικὰ καθεστῶτα τους, 

κατὰ τὴν δυτικὴ ἄποψη, μακρὰν τῆς ἐλευθερίας! τῆς σκέψεως τῶν φιλελευθέρων 

δημοκρατιῶν τους∙ ἀποτέλεσμα εἶναι οἱ ἰσχυρισμοί τους γραμμικῆς θεωρήσεως τῆς 

ἱστορίας, ἐπισφραγίζοντες τὴν ὁλοκληρωτικὴ νοοτροπία τῶν ἀνθρώπων της, ὡς 

 
77 Ὅρα εἰς τὰς «ἀναλύσεις» «Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Ἡ παρέμβασις τῆς θεᾶς Ἀθηνᾶς», σελ. 54. 



77 
 

πεφωτισμένων κι ἐκφραστῶν τῆς ἐσχατολογίας της καὶ τῶν ἱερῶν ἀξιῶν της. Ἔτσι 

ἐξηγεῖται καὶ ἡ ἀδυναμία τους καταγράψαι καὶ ἑρμηνεῦσαι τὶς δεσμεύσεις τῆς 

πραγματικῆς φύσεως τῶν «δημοκρατιῶν» τους, ἀφοῦ εἶναι πλήρως ἐξαρτημένες ἐκ 

τῆς ἱερατικῆς κι ἱεραρχικῆς δομῆς κοινωνίας τους στὴν πράξη καὶ μελετοῦν μόνο τὶς 

ὁλοκληρωτικῆς μορφῆς θεωρητικὲς ἀρχές της, στὰ ἀπολύτως αὐστηρὰ πλαίσια τους. 

 

Οἱ δεσμεύσεις αὐτὲς πηγάζουν ἀπ’ τὴν ἀδυναμία ἢ καὶ ἄρνηση τῆς φιλελευθέρας 

πολιτείας ἐντάξεως στὴν πολιτική της θεώρηση τῆς μουσικῆς ἁρμονίας καὶ τοῦ ρόλου 

της στὴν διαμόρφωση τοῦ ἤθους τῶν ἀνθρώπων τους∙ χωρὶς τοὺς δύο καθοριστικοὺς 

αὐτοὺς παράγοντες εἶναι ἀδύνατη ἡ ἀνάδειξη κι ἡ πρακτικὴ τοῦ πολίτου, τοῦ 

ἐλευθέρου ἀνθρώπου, «τοῦ αὑτοῦ ἔνεκα καὶ μὴ ἄλλου ὄντος», καὶ μὴ ἐξηρτημένου, ἀπ’ 

τὴν ὅποια ἄνωθεν ἰδέα καὶ ὁλοκληρωτικὴ ἰδεολογία∙ τὸ κέντρο τοῦ ἐνδιαφέροντος 

στὴν φιλελεύθερη παράδοση εἶναι ἡ προσαρμογὴ ὅλων πρὸς τὶς ἰδεολογικές της 

ἀρχές, δηλαδὴ ἡ ὑπακοὴ ἢ ὑποταγὴ τοῦ πολίτου, ἂν εἶναι πράγματι πολίτης πλέον, 

στὶς ἀρχὲς αὐτὲς κι ἡ ἀπόριψη τῆς αὐτονόμου δράσεώς του. Γνωστὰ αὐτά, πρὸς 

ἐπανάληψιν γράφονται πάλιν… 

 

 Τὸ ἀδιέξοδο ὅμως τῆς φιλελευθέρας σκέψεως στὴν ἀντιμετώπιση τῶν σημερινῶν 

προβλημάτων, μετὰ τὸν ἀσφυκτικὸ ἐγκλωβισμὸ τοῦ ἑλληνικοῦ στὰ στενὰ πλαίσια 

τοῦ ρωμαϊκοῦ πολιτισμοῦ, εἶναι ὀρατὸ καὶ διὰ γυμνοῦ ὀφθαλμοῦ στὴν ἀξιολόγηση 

τῆς τεχνητῆς νοημοσύνης∙ ἡ Διοτίμα μᾶς διδάσκει, «οἶσθ’ ὅτι ποίησίς ἐστί τι πολύ. ἡ 

γὰρ  τῷ ἐκ τοῦ μὴ ὄντος εἰς τὸ ὄν ἰόντι ὁτῳοῦν αἰτία πᾶσά ἐστι ποίησις, ὥστε καὶ αἱ ὑπὸ 

πάσαις ταῖς τέχναις ἐργασίαι ποιήσεις εἰσὶ καὶ οἱ τούτων δημιουργοὶ πάντες ποιηταί… 

ἀπὸ δὲ πάσης τῆς ποιήσεως ἕν μόριον ἀφορισθέν, τὸ περὶ τὴν μουσικὴν καὶ τὰ μέτρα, 

τῷ τοῦ ὅλου ὀνόματι προσαγορεύεται… πολὺ δὲ μεγίστη, ἔφη, καὶ καλλίστη… ἡ περὶ 

τὰς τῶν πόλεών τε καὶ οἰκήσεων διασκοσμήσεις, ᾗ δὴ ὄνομά ἐστι σωφροσύνη τε καὶ 

δικαιοσύνη»78. «Γνωρίζεις ὅτι π ο ί η σ ι ς εἶναι κάτι γενικόν· πᾶσα αἰτία μεταβάσεως 

οἱουδήποτε πράγματος ἀπ’ τὴν ἀνυπαρξίαν εἰς τὴν ὕπαρξιν εἶναι ποίησις, ἑπομένως 

καὶ αἱ ἐργασίαι αἱ ὑπαγόμεναι εἰς ὅλας τὰς τέχνας εἶναι εἴδη ποιήσεως, καὶ οἱ 

ἐνεργοῦντες αὐτὰς εἶναι ὅλοι ποιηταί… ἐχώρισαν δὲ ἀπὸ τὴν γενικὴν ἔννοιαν ποίησις 

ἕνα μέρος, τὸ ἀσχολούμενον μὲ τὴν μουσικὴν καὶ τοὺς στίχους, καὶ τοῦτο ἀποκαλοῦν 

μὲ τὸ ὄνομα τοῦ συνόλου… ἀσυγκρίτως δὲ ἀνωτέρα καὶ ὡραιοτέρα… εἶναι ἡ 

ἀσχολουμένη μὲ τὴν διαρρύθμισιν τῶν πόλεων καὶ τῶν σπιτικῶν, τῆς ὁποίας τὸ ὄνομα, 

ὡς γνωστόν, εἶναι σωφροσύνη καὶ δικαιοσύνη».  

 

 
78 Πλάτωνος, «Συμπόσιον», 203βγ, 208, 209α, ἀπόδοση Ἰωάννου Συκουτρῆ, κι ὅ. ἀν. σελ. 59-62, 73,74.   



78 
 

Ἡ ψηφιακὴ τεχνολογία κι ἡ τεχνητὴ νοημοσύνη ἀποτελοῦν τὸ μεγάλο ἅλμα τῆς 

ἀνθρωπότητος ἀπ’ τὴν ὁλοκληρωτικὴ ἐξάρτησή της ἀπ’ τὴν βιομηχανικὴ παραγωγὴ 

καὶ τὴν λογικὴ τῆς τελειοτέρας δυνατῆς ἐξειδικεύσεως τῆς χειρὸς στὴν ἀξιοποίηση 

τῆς σκέψεώς του, τῆς διανοίας του, ὅπως ἐκφράζεται διὰ τοῦ λόγου του, τῆς γλώσσης 

του∙ εἶναι ἱστορικῶς γνωστό, ὅτι δὲν ἔχουν ὅλες οἱ γλῶσσες τὶς ἴδιες δυνατότητες 

δημιουργικῆς συνθέσεως τῆς διανοίας τους, μὲ ἔκφραση διὰ τοῦ λόγου τους, ἐξ αἰτίας 

ἱστορικῶν καὶ πολιτιστικῶν παραγόντων, ὁ πρῶτος τῶν ὁποίων εἶναι ἡ ἔνταξη ἢ μὴ 

τῆς μουσικῆς στὴν πολιτικὴ καὶ καθημερινὴ ζωή τους, ἀποφαίνεται ἡ Διοτίμα, ὡς 

καθοριστικοῦ παράγοντος τῆς ἀμέσου δημοκρατίας καὶ τῆς ἐλευθέρας πολιτικῆς 

πρακτικῆς. Ἡ δυτικὴ σκέψη ἀδυνατεῖ κατανοῆσαι τὸν ρόλο τῆς μουσικῆς, καθὼς κι 

ἡ φιλοσοφία της διέπεται ἀπ’ τὴν λατινικὴ παράδοση τῆς ἀδυναμίας ἐκφράσεως τοῦ 

ἐναρμονίου γένους τῆς μουσικῆς, ὅπως τὸ περιγράφει ἄριστα ὁ Ἀριστείδης ὁ 

Κοϊντυλιανός, ἀλλὰ καὶ τὸ ἐπαναλαμβάνουν οἱ μεγάλοι μας φιλόσοφοι.  

  Τὸ κύριο πρόβλημα εἶναι ἡ χειραφέτηση τῆς δυτικῆς κοινωνίας ἀπ’ τὴν ἱερατικὴ κι 

ἱεραρχικὴ δομή της, ἡ ὁποία ἐνισχύεται στὴν ὀλιγαρχικὴ μορφή της, μὲ τὴν δυσκαμψία 

καὶ μονολιθικὴ λειτουργία τῶν γλωσσῶν της∙ ἡ δομὴ αὐτὴ εἶναι ἀποτέλεσμα τῆς 

ἐξαρτήσεώς της ἀπ’ τὴν λατινικὴ γλῶσσα καὶ τὴν δογματικὴ μίμισή της ἀπ’ τὴν 

καθολικὴ ἐκκλησία, μὲ γενάρχη της τὸν Ἅγιο Αὐγουστῖνο καὶ πολιτικὸ ὄργανο τὴν 

Ἁγία Ρωμαϊκὴ Αὐτοκρατορία τοῦ Γερμανικοῦ Ἔθνους ἀπ’ τὸν Κάρολο τὸν μέγα καὶ 

προέκτασή της τὴν καλβινιστικὴ ἠθικὴ καὶ τὸ προτεσταντικὸ πνεῦμα. Οἱ ἐξαρτήσεις 

αὐτὲς ἐπέβαλαν τὴν ἔκπτωση τοῦ ἀτόμου σὲ ἀντικείμενο τῆς κοινωνίας καὶ τῆς 

ἱστορίας ἀπὸ ὑποκείμενό τους στὴν ἐξέλιξη τοῦ ἑλληνικοῦ πολιτισμοῦ, μὲ τὴν 

ἀναγνώριση τοῦ ὅποιας μορφῆς δόγματος ὡς καθοριστικοῦ παράγοντος∙ αὐτὸς εἶναι 

ὁ βιομηχανικὸς ἄνθρωπος κι ἀπόδειξη τῆς μονολιθικῆς νοοτροπίας του εἶναι ἡ 

ἀδυναμία του κατανοήσεως τῆς ψηφιακῆς τεχνολογίας, μὲ τὴν συνέχειά της στοὺς 

ἀλγορίθμους καὶ στὴν τεχνητὴ νοημοσύνη. Αἰσθάνεται ὡς προσωπικό του θάνατο 

τὴν ἀναγνώριση τῆς διανοίας ὡς κινητηρίου δυνάμεως στὴν ψηφιακὴ τεχνολογία 

καὶ τῆς ἀναγνωρίσεως κι ἀποδοχῆς τοῦ ἰδίου ὡς ὑποκειμένου πλέον τῆς ζωῆς του κι 

εἶναι στὴν πραγματικότητα∙ ἡ ἱκανότης εὐελιξίας ἔλειπε πάντα ἀπ’ τὴν φύση του, 

ἀλλὰ αὐτὸ εἶναι καὶ προϊὸν τοῦ λόγου του, τῆς γλώσσης του. Γνωστὰ εἶναι αὐτὰ 

στοὺς ἀναγνῶστες μας, ἁπλῆ ἐπανάληψη γίνεται…   

 

 

 

 

 



79 
 

5  

 

Τὸν τελευταῖο καιρὸ ἔχει ἀρχίσει ἡ συνεργασία γλωσσολόγων στὶς ψηφιακὲς ἔρευνες 

κι ἰδιαιτέρως σὲ  ἐκεῖνες τῆς τεχνητῆς νοημοσύνης, ὡς ἄκρως ἀναγκαῖες γιὰ τὴν 

καλύτερη ἀπόδοσή τους∙ οἱ πληροφορίες εἶναι γενικὲς καὶ προέρχονται κι ἀπ’ τὸν 

ἑλληνικοκυπριακῆς καταγωγῆς ἐρευνητή της Ντέμη, δηλαδὴ Δημοσθένη, Χασάμπη, 

τὸν τιμηθέντα καὶ μὲ τὸ βραβεῖο Νόμπελ, καὶ πολλὲς ἄλλες πηγές. Ἡ οὐσία ὅμως 

εἶναι δεδομένη, ἐπὶ τέλους ἀναγνωρίζεται ὁ ρόλος τῆς γλώσσης, δηλαδὴ τῆς 

σκέψεως, τῆς διανοίας, στὴν ἔκφραση τοῦ δημιουργικοῦ λόγου τοῦ ἀτόμου καὶ τῆς 

οἰκονομικῆς του δράσεως, ἀλλὰ ἡ ἐφαρμογή του στὴν πράξη εἶναι τὸ ζητούμενο, 

κυρίως στὴν Δύση∙ τὸ κύριο ἐρώτημα εἶναι, τὸ πῶς θὰ ἀλλάξει ἡ συμπεριφορὰ κι ἡ 

νοοτροπία τῶν ἐρευνητῶν κατὰ τὴν ἐργασία τους, ὅταν ἡ ἴδια ἡ δομὴ τῆς γλώσσης 

τους καὶ τῆς σκέψεώς τους δὲν τοὺς διευκολύνει, ὅταν ὁ λόγος τοῦ ψηφιακοῦ 

ἀνθρώπου εἶναι ἀσύμβατος μὲ ἐκεῖνον τοῦ προκατόχου του βιομηχανικοῦ, μὲ 

πρότυπό του τὴν ἐξειδίκευση τῆς ἐργασίας, τῆς χειρός. Ἡ χρήση τῆς μουσικῆς εἶναι 

τὸ κριτήριο, καθὼς αὐτὴ συμβάλλει στὴν ἔκφραση τοῦ δημιουργικοῦ κι ἐλευθέρου 

λόγου του, κι αὐτὴ εἶναι ἐπίσης προϊὸν τῆς ἱστορικῆς καὶ πολιτιστικῆς πορείας του 

χιλιάδων ἐτῶν σὲ ὅσους λαοὺς τὴν ἔχουν ἐνσωματώσει στὴν πολιτιστικὴ καὶ 

πολιτικὴ ὀντότητά τους, ὅπως στοὺς  κινεζικό, ἰνδικὸ κι ἑλληνικό, ὡς γνωστὲς 

γλῶσσες, ὅπως ἔχουμε προαναφέρει, ἀλλὰ ἔχει ἀποκλεισθεῖ σχεδὸν πλήρως στὴν 

δυτικὴ παράδοση. ‘’Στὴν ἄμεσο δημοκρατία μετράει ἡ προσωπικὴ παρουσία ἑκάστου 

καὶ ἡ ζωντανὴ ἐκφορὰ τοῦ λόγου του, τοῦ ἐμμελοῦς λόγου, ὅταν αὐτὸς ὁ ἐμμελὴς 

λόγος ἐκλείψει, τότε χάνεται κι ἡ πολιτικὴ εὐαισθησία: «ἴστε γὰρ ὅτι τῶν Πλάτωνος 

διαλόγων διηγηματικοί τινές εἰσιν οἱ δὲ δραματικοί· τούτων οὖν τῶν δραματικῶν τοὺς 

ἐλαφροτάτους ἐκδιδάσκονται παῖδες ὥστ’ ἀπὸ στόματος λέγειν· πρόσεστι δ’ ὑπόκρισις 

πρέπουσα τῷ ἤθει τῶν ὑποκειμένων προσώπων καὶ φωνῆς πλᾶσμα καὶ σχῆμα καὶ 

διαθέσεις ἑπόμεναι τοῖς λεγομένοις. ταῦθ’ οἱ μὲν αὐστηροὶ καὶ χαρίεντες ἠγάπησαν 

ὑπερφυῶς, οἱ δ’ ἄνανδροι καὶ διατεθρυμμένοι τὰ ὦτα δ’ ἀμουσίαν καὶ ἀπειροκαλίαν, 

οὕς φησιν Ἀριστόξενος χολὴν ἐμεῖν ὅταν ἐναρμόνιον ἀκούσωσιν, ἐξέβαλλον· καὶ οὐ 

θαυμάσαιμ’ ἄν, εἰ τὸ πάμπαν ἐκβαλοῦσιν· ἐπικρατεῖ γὰρ ἡ θηλύτης».79  

  Εἰς τὰ «Συμποσιακά» του, καὶ στὸ ἕβδομο βιβλίο καὶ ὄγδο πρόβλημα, «Τίσι μάλιστα 

χρηστέον ἀκροάμασι παρά δεῖπνον;» ἐξετάζει τὶς σχέσεις τῆς μουσικῆς μὲ τὸ ἦθος ὁ 

Πλούταρχος. «Διότι γνωρίζετε ὅτι ἀπ’ τοὺς διαλόγους τοῦ Πλάτωνος μερικοὶ εἶναι 

 
79Πλουτάρχου, «Συμποσιακά», η’, παρ. 1, (711βγ), μετάφραση δική μου, καὶ εἰς τὰς «ἀναλύσεις» «Τοῦ 

Ἐμμελοῦς», «Ὁ κεστὸς ἱμάς», σελ. 41, κ. ἑ., «Ἀπ’ τὴ μουσικὴ στὴ γραμματική», σ. 7, κ. ἑ. 

  



80 
 

διηγηματικοὶ καὶ οἱ ἄλλοι δραματικοί· ἀπὸ αὐτοὺς λοιπὸν τοὺς δραματικοὺς τοὺς πιὸ 

εὔκολους τοὺς διδάσκονται τὰ παιδιά, ὥστε νὰ τοὺς ἀποστηθίζουν. προστίθεται δὲ 

στοὺς δραματικοὺς διαλόγους τοῦ Πλάτωνος καὶ ὑπόκρισις, ῥητόρευσις, ἀπαγγελία, 

ἑρμηνεία, ἀνάλογη πρὸς τὸ ἦθος τῶν παρουσιαζομένων προσώπων, ἀπόχρωσις τῆς 

μουσικῆς, πλᾶσμα, ἁρμονικὴ φωνή, καὶ ἐκφορὰ τῶν νοημάτων, σχῆμα, καὶ διαθέσεις, 

ἀνάλογες πρὸς τὰ λεγόμενα. αὐτὰ οἱ ἔχοντες αὐστηρὸ ἦθος καὶ οἱ διαθέτοντες παιδεία, 

χρηστοήθεια, ἠθικὴ ἀγωγή, ἀγχίνοια καὶ κομψότητα ἐκφράσεως, οἱ χαρίεντες δηλαδή, 

ἀγάπησαν ὑπερβολικά, ἀλλὰ οἱ ἄνανδροι καὶ μὲ τρύπια τὰ ὦτα, λόγῳ τῆς ἀμουσίας 

τους καὶ τῆς ἐλλείψεως τῆς αἰσθήσεως τοῦ καλοῦ, ἑπομένως οἱ ἀπρεπεῖς, ἀγενεῖς καὶ 

μὲ χαμερπῆ νοοτροπία, δι’ ἀπειροκαλίαν, διὰ παντελῆ ἀδυναμία κατανοήσεως τοῦ 

κάλλους, τοὺς ὁποίους λέει ὁ Ἀριστόξενος ὅτι ἐκβάλλουν χολὴν κατὰ τὸν ἐμετόν, ὅταν 

θὰ ἀκούσουν τὸ ἐναρμόνιο γένος, τὰ ἀποβάλλουν. καὶ δὲν θὰ ἀπορήσω καθόλου, ἐὰν 

ἀποβληθοῦν οἱ ἴδιοι διὰ παντός· διότι ἐπικρατεῖ ἡ θηλύτης», καταλήγει ὁ Διογενιανός.’’  

  Ὅταν ἐπιδίδεται στὴν ὀξύτατη κριτική του ὁ Πλούταρχος, γιὰ τὴν μελέτη τῶν 

διαλόγων τοῦ Πλάτωνος στὴν ῥωμαϊκὴ ἐποχὴ κι ἀναφέρεται στὸν Ἀριστόξενον, 

μαθητὴ τοῦ Ἀριστοτέλους καὶ πρῶτον γράψαντα βιβλίον «περὶ μουσικῆς», ὅτι   

«ἐπικρατεῖ γὰρ ἡ θηλύτης», ἐννοεῖ τὴν χαμερπῆ καὶ δουλικὴ συμπεριφορὰ κι ὄχι τὴν 

ἀπαξιωτικὴν πρὸς τὴν γυναῖκα, καθὼς ἔχει ἀναγνωρίσει σὲ ἄλλες ἀναφορές του ὅτι 

αὐτὸ δὲν ἴσχυε στὴν περίοδο τῆς ἀμέσου δημοκρατίας, πῶς ἄλλωστε θὰ ἐξηγοῦσε 

τὴν προβολὴ τοῦ ρόλου τῆς Διοτίμας; ἔχει ἰδιαίτερη σημασία ἡ διάκριση αὐτή, καθὼς 

γιὰ τοὺς ἀναγνῶστες τῆς ῥωμαϊκῆς ἐποχῆς εἶναι ἀπαραίτητη, ἐπειδὴ ἴσχυαν ἄλλες 

συνθῆκες. Ἀλλά, γιὰ τὴν τωρινὴ ψηφιακὴ ἔρευνα τῆς τεχνητῆς νοημοσύνης μετράει 

ἡ κατάκτηση τῆς ἀναποσπάστου νοοτροπίας τῆς ἐλευθέρας πολιτικῆς πρακτικῆς καὶ 

τῆς ἐμμελείας τοῦ λόγου τῶν ἐρευνητῶν του, δηλαδὴ τῆς ἰσηγορίας, ὡς ὑποκείμενα 

τῆς ἱστορίας, ὅπως προαναφέραμε∙ ὅσοι ὅμως ἐξ αὐτῶν ἔχουν καὶ φιλοσοφικὲς 

γνώσεις κι ἑπομένως, ἂν τὶς ἀσπάζονται, ὅπως τὶς ἔχουν διδαχθεῖ ἀπ’ τοὺς 

φιλοσόφους τους, τότε αὐτὸ σημαίνει ὅτι ἔχουν ἀποβάλει ἤδη τὴν μουσικὴ ἀπ’ τὴν 

φιλοσοφικὴ καὶ ἄλλη πνευματικὴ ἔρευνά τους, ὁπότε ἀποδέχονται τὴν ἐξαίρεσή της, 

ὡς ἀντικείμενα τῆς ἱστορίας. Τότε ὁρίζεται καὶ τὸ δυσκολώτερο καὶ ἀνυπἐρβλητο 

ἐμπόδιο στὴν ἐργασία τους καὶ στὴν πολιτικὴ πρακτική τους∙ δηλαδή, ἂν δὲν 

χειραφετηθοῦν ἀπ’ τὴν ἀπόλυτη αὐτὴ ἐξάρτησή τους, τότε παραμένουν ἐντὸς τοῦ 

φαύλου κύκλου τοῦ βιομηχανικοῦ ἀδιεξόδου καὶ δὲν εἶναι καθόλου εὔκολη ἡ 

κατάκτηση ἄλλης ἀντιλήψεως ζωῆς κι ἄλλης νοοτροπίας, ὅπως τῆς ἐμμελείας καὶ 

τῆς ἐλευθέρας πολιτικῆς πρακτικῆς, ὡς γενεσιουργῶν κινήτρων τῆς ἐποχῆς μας. 

 

Ἀλλά, διὰ τὴν συνέχειαν, Ἴδομεν! 



81 
 

Ἐπιμύθιον    

     

Ἡ ἐμμονή μας στὴν μελέτη τῆς μεταβατικῆς μας ἐποχῆς καὶ στὶς νέες συνθῆκες ποὺ 

διαμορφώνονται παγκοσμίως, μὲ κύρια αἰτία τὴν ψηφιακὴ ἐπανάσταση καὶ τὴν 

συνακόλουθή της τεχνητὴ νοημοσύνη, μὲ τὶς ἀναπότρεπτες προεκτάσεις της στὶς 

ἀναταράξεις τῆς παλαιᾶς δυσκάμπτου διεθνοῦς συγκυρίας, ἔχει πειστικότατα καὶ 

σαφῆ ἀποτελέσματα∙ ἡ ζωὴ εἰς τὸν κλεινόν μας πλανήτην ἀλλάζει ἄρδην κι οἱ 

ἀπόψεις τῶν μέχρι πρό τινος εἰδικῶν δυτικῶν διανοουμένων ἀντιμετωπίζονται μὲ 

ἄκρα περιφρόνηση, ἀκόμη κι ἀπ’ τοὺς παλαιοὺς θερμοὺς ὀπαδούς τους, ἀλλὰ κι ἀπὸ 

μεγαλύτερη ἀπαισιοδοξία, ἐπειδὴ διαπιστώνουν καὶ τὸ ὁμολογοῦν, ὅτι ἀδυνατοῦν 

καταγράψαι τὴν πορεία τῆς ὑφηλίου, γιὰ πρώτη φορὰ στοὺς τελευαίους τρεῖς ἀῶνες, 

τῆς ἀπολύτου βεβαιότητός τους γιὰ τὴν ἀδιατάρκτη κυριαρχία τους στὸν ἐπίγειο 

κόσμο. Τὸ καθοριστικὸ ἐρώτημα εἶναι τὸ ποιοί ἀντιλαμβάνονται τὴν κρισιμότητα 

τῶν ἐξελίξεων καὶ τῶν ἄρδην ἀλλαγῶν τῆς ζωῆς τῆς ἀνθρωπότητος, γιὰ πρώτη φορὰ 

ὡς συνόλου κι ὄχι στὰ ἐπὶ μέρους τμήματά της, καὶ ποιοί ὄχι; ἡ ψηφιακὴ τεχνολογία 

τὰ ἀλλάζει ὅλα, τὴν προσωπικὴ ὑπόσταση, τὴν νοοτροπία τοῦ ἀνθρώπου, ἀλλὰ κι 

ἰδιαιτέρως τὴν πολιτική του πρακτική∙ ἔστω κι ἂν δὲν τὸ ἀντιλαμβάνεται ἕκαστος 

αὐτὸ ἐξ ἀρχῆς, ὁ καθένας μας γίνεται ἄλλος ἄνθρωπος, ἄγνωστος πρὶν σὲ πολλούς, 

χωρὶς οὐδεμία μάλιστα ἐπαφὴ ἢ γνώση τῆς προηγούμενης ἐποχῆς, βιομηχανικῆς, 

καπιταλιστικῆς ἢ κομμουνιστικῆς, κρίνοντας ἀπ’ τὰ γνωστά μας δεδομένα.  

  Ἡ ἀνακεφαλαίωση τοῦ ἀντικειμένου τοῦ πονήματός μας, ὅπως καὶ πολλῶν  ἄλλων, 

ἐπιβάλλεται γιὰ τὴν ἐποπτικὴ θεώρησή τους, πέραν τῆς προσωπικῆς ἀξιολογήσεως 

τῶν καθιερωμένων θρησκευτικῶν ἢ ἰδεολογικῶν ἐκτιμήσεων∙ ὁ ἄνθρωπος, ὡς 

ἀνεξάρτητη φυσικὴ καὶ πολιτικὴ ὀντότης, πάντα ὅμως ἐντὸς τῆς συγκεκριμένης 

κοινωνίας του, ἢ ἀγέλης του στὶς πρῶτες του μορφὲς συλλογικῆς ὀργανώσεως, 

ἐπιδιώκει τὴν αὐτόνομη προσωπική του παρουσία σὲ ὅλες τὶς ἐκδηλώσεις τῆς ζωῆς του 

καὶ τὴν ὁποία συναρμόζει, αὐτὸ εἶναι τὸ κατάλληλο ρῆμα, μὲ τὴν παρουσία τῶν 

ἄλλων στὴν κοινωνική του ζωή. Στὴν ἱστορική του πορεία ἡ παρουσία του διαιρεῖται 

συνοπτικὰ σὲ δύο μεγάλες κατευθύνσεις, ἐντὸς τῶν πλαισίων τῆς κοινωνικῆς του 

ὀργανώσεως∙ ἡ πρώτη εἶναι ἡ ἔνταξή του στὸ θρησκευτικὸ ἢ ἰδεολογικὸ δόγμα, ὡς 

θεωρία κι ὡς ἄνωθεν ἐπιταγὴ τῆς κοινωνικῆς καὶ πολιτικῆς ὀργανώσεώς του, μὲ 

ἀδιαμφισβήτητη ἀξία τῶν ἀρχῶν τους κι ἀπόλυτη ἀποδοχὴ ἢ ὑποταγὴ εἰς αὐτάς∙ ἡ 

δεύτερη εἶναι ἡ ἀπουσία δόγματος στὴν θρησκευτική του πίστη, χαρακτηριστικὸ τῶν 

πολυθεϊστικῶν θρησκειῶν κυρίως, μὲ ἀποχρώσεις τους σὲ κάποιες μονοθεϊστικές, κι 

ἡ παροχὴ εὐρέων ἢ στενώτερων δυνατοτήτων ἀμφισβητήσεως καὶ διαμορφώσεως 

τῶν σχέσεων τῶν θεῶν μὲ τοὺς πιστούς τους, ὡς σχέσεων ἰσοτιμίας ἢ ἀνεξαρτησίας. 



82 
 

  Ἡ ἐπιλογὴ μεταξὺ τῶν δύο εἶναι ἱστορικὴ κι ἐξαρτᾶται κι ἀπὸ ἀδιερευνήτους 

ἀρκετὰ πολλοὺς καὶ πολλαπλῶς παρεμβαίνοντας παράγοντας∙ ἡ πλήρης ταυτότης 

τῆς θρησκευτικῆς πίστεως μὲ τὴν ἀποδοχὴ τῆς ὁμοίας ὑποταγῆς τοῦ ἀτόμου στὶς 

ὁλοκληρωτικὲς ἰδεολογίες ἔγινε δεκτὴ στὴν δυτικὴ διανόηση, καθὼς τὶς θεωρεῖ ὡς 

ἀφετηρία τῆς φιλελεύθερης δημοκρατίας, τὴν ἀπαλλαγή της ἀπ’ τὴν αὐταρχικὴ 

βασιλεία καὶ τὴν ἐγκαθίδρυση τῶν δημοκρατικῶν συστημάτων, ὡς τὸ μεγάλο βῆμα 

πρὸς τὸν διαφωτισμὸ καὶ τὴν βιομηχανικὴ ἐποχή∙ ἡ δυνατότης ἀμφιβητήσεως τῶν 

ἀρχῶν της κι ἡ διατύπωση διαφορετικῶν ἀξιῶν ἦταν περιορισμένη ἕως ἀδύνατη, 

ὅπως τὸ ἀπέδειξε ὁ Μὰξ Βέμπερ, μὲ τὴν γνωστὴ θεωρία του τῆς μεταπλάσεως τοῦ 

θρησκευτικοῦ συναισθήματος, ἐνῶ ἦταν ὀξύτατη ἡ διαμάχη λεκτικὴ καὶ ἐμπόλεμη 

τῶν δύο θεωριῶν της, καπιταλιστικῆς ἢ κομμουνιστικῆς, ἐντὸς τοῦ δόγματός της. 

  Ἡ δεύτερη ἐμπεριέχει καὶ θεωρεῖ αὐτονόητη τὴν ἀμφισβήτηση τῶν δογμάτων, 

θρησκευτικῶν ἢ ἰδεολογικῶν, ὡς τὸν ἀκρογωνιαῖο λίθο τῆς πολιτικῆς ὀντότητός της, 

ὅπως ἐμφανίσθηκε πληρέστερα στὴν ἑλληνικὴ πόλη, ἀπ’ τὸν Ὅμηρο μέχρι τὴν 

ἑλληνιστικὴ ἐποχή, μὲ ἀκμή της τὴν ἄμεσο δημοκρατία καὶ τὰ ἐπιτεύγματά της∙ ἡ 

κρίσιμη διαφορὰ μεταξὺ τῶν δύο μορφῶν ὀργανώσεως ἀφορᾶ τὴν προσωπικὴ 

συμμετοχὴ ἑκάστου στὴν πολιτεία του. Στὴν πρώτη ὁ μετέχων εἶχε δικαίωμα 

προσωπικῆς γνώμης, μόνο ἐντὸς τῶν πλαίσιων τοῦ θρησκευτικοῦ ἢ ἰδεολογικοῦ 

δόγματός τους, ἀλλὰ ὄχι καὶ πέραν αὐτῶν, γιὰ τὶς ἀρχὲς τῶν δογμάτων τους∙ στὴν 

δεύτερη, τὸ κύριο μέλημα τοῦ μετέχοντος ἦταν ἡ διαμόρφωση τῆς προσωπικῆς του 

σχέσεως μὲ τοὺς θεούς του, συμπληρωματικὰ πρὸς τὶς πολιτικὲς σχέσεις τῆς 

πολιτείας του, καθὼς ἡ πολιτική του αὐτονομία ἦταν δεδομένη.  

 

Ἡ ἀναφορὰ τοῦ Ἀριστοτέλους, ὅτι, «ἡ πόλις φύσει πρότερον ἢ ἕκαστος», σημαίνει ὅτι 

ἀποδέχεται ὡς πόλιν τὴν κοινωνίαν, μὲ αὐτόνομη δράση τῶν μελῶν της, μὲ τοὺς 

κύκλιους χορούς της καὶ τὴν ἁρμονικὴ μουσική, ἐμμελὴς θὰ λεγόταν ἀργότερα, καὶ 

μὲ ἀναδρομή της στὴν εἰρηνικὴ κοινωνία τῆς ἀσπίδος τοῦ Ἀχιλλέως κι ὄχι στὴν 

πολεμική∙ εἶχαν πλήρη συναίσθηση, ὅτι ἡ μουσικὴ διαμορφώνει τὸ ἦθος τοῦ 

ἀνθρώπου, ὅπως ἔχουμε προαναφέρει ἐκτενέστατα, ἐνῶ ἔθεταν τὴν τεχνικὴ καὶ τὴν 

τεχνολογία στὴν ὑπηρεσία του, ἐπειδὴ διαφορετικὰ ὁ ἄνθρωπος γίνεται δοῦλος της 

καὶ χάνει τὴν αἴσθηση καὶ τὴν πρακτικὴ τοῦ πολίτου. Τὸ ὑπογραμμίζει αὐτὸ ὁ 

Σοφοκλῆς εἰς τὴν δεύτερην πάροδον τῆς «Ἀντιγόνης»: 

 

σοφόν τι τὸ μηχανόεν τέχνας ὑπὲρ ἐλπίδ’ ἔχων 

 ποτὲ μὲν κακόν, ἄλλοτ’ ἐπ’ ἐσθλὸν ἕρπει, 

 νόμους παραιρῶν χθονὸς 



83 
 

 θεῶν τ’ ἔνορκον δίκαν… 80 

 

Ἡ χρήση τῆς τεχνικῆς καὶ τῆς τεχνολογίας ὡς πολιτικῆς προτεραιότητος εἰς τὴν 

πολιτείαν ὁδηγεῖ στὴν ἀπαξίωση κι ἀπώλεια τῆς ἐλευθέρας πολιτικῆς πρακτικῆς καὶ 

ἐκπτώσεως τοῦ ἐνεργοῦ πολίτου σὲ ἀχρεῖο, γνωστὰ αὐτά∙ τὰ ἔχουμε σκιαγραφήσει 

ἀρκετά, ἄλλωστε, εἰς τὰς «ἀναλύσεις» μας. Τὸ σημερινὸ πρόβλημα εἶναι, ὅτι ὁ 

κλεινὸς πλανήτης μας βρίσκεται ἤδη στὰ πρόθυρα τῆς οἰκολογικῆς του ἀπωλείας καὶ 

χωρὶς ἐμφανεῖς ἑστίες ἀντιστάσεως, γιὰ τὴν ἀποκατάσταση τῆς προηγουμένης κι ὄχι 

φυσικὰ τῆς παλαιᾶς οἰκολογικῆς ἰσορροπίας του, τόσο ἀφελεῖς δὲν εἴμαστε∙ ἡ ἀρχικὴ 

αἰτία τοῦ προβλήματος εἶναι ἡ παντελὴς ἀπουσία πνευματικῆς ἡγεσίας, μὲ τὸν 

βιομηχανικὸ ἄνθρωπο, στὸ ἐργοτάξιο τῆς παραγωγικῆς διαδικασίας, ἀλλὰ καὶ στὴν 

ἀκαδημαϊκή του ἕδρα, παντελῶς χαμένο στὶς ἀπαρχαιωμένες ὁλοκληρωτικὲς 

ἰδεολογίες του, καὶ σὲ κατάσταση πλήρους ἀλαλίας, ἐνώπιον τῆς καλπαζούσης 

ψηφιακῆς τεχνολογίας. Φυσικά, ἡ κύρια εὐθύνη τὴν βαρύνει ἀποκλειστικά, ἐπειδὴ ὁ 

ἁπλὸς κόσμος, ἀναλόγως πρὸς τὶς ἱστορικές, πολιτιστικὲς καὶ γλωσσικὲς παραδόσεις 

του, ἀντιδρᾶ ἀρκετὰ ἀποτελεσματικὰ κι ἀποδέχεται εὐμενέστατα τὴν χρήση τῆς 

ψηφιακῆς τεχνολογίας, ἀποβάλλων τὴν ἀπόλυτη ἐξάρτησή του ἐξ αὐτῆς. 

  Οἱ ἰδεολογικὲς ἐξαρτήσεις ὅμως ἀποδεικνύονται ἰσχυρότατες στὸν δυτικὸ ἄνθρωπο 

κι ἔχουν ἀναδείξει τὸ πρότυπό του, ὡς καθ’ ὅλα ὁμοίου πρὸς τὶς ἀρχές του∙ ὅλοι οἱ 

τύραννοι στὴν ἱστορία τῆς ἀνθρωπότητος εἶχαν ταυτίσει τὴν ἐξουσία τους, μὲ τὴν 

θεϊκὴ ἀποστολὴ ἢ καταγωγή τους, μὲ ἀρχὴ τοὺς φαραὼ τῆς Αἰγύπτου καὶ τὸ ἱερατικῆς 

κι ἱεραρχικῆς δομῆς κράτος τους, μὲ τὴν θεϊκὴ προσωπολατρεία τους. Κάτι ἀντίστοιχο 

συνεχίσθηκε μὲ τὴν ρωμαϊκὴ αὐτοκρατορία καὶ τὰ χριστιανικὰ βασίλεια τοῦ 

μεσαίωνος, ἀλλὰ καὶ μὲ τοὺς τυράννους τῆς νεωτέρας ἐποχῆς∙ ἡ ἀπόλυτη ἐπιβολὴ 

τῆς ἐξουσίας τους ἐξηρτᾶτο πρωτίστως ἀπ’ τὸν κατηγορηματικὸ κι ἐπιτακτικό λόγο 

τους, τὸν ὁποῖο ἐπέβαλαν θεϊκῇ ἐντολῇ εἰς τοὺς ὑπηκόους τους καὶ πιστούς τους, κι 

ὀλιγώτερον ἀπ’ τὰ κατασταλτικὰ μέτρα τους∙ ἦταν ἀκράδαντη ἡ πίστη τῶν ὀπαδῶν 

τους στὴν θεόπνευστη ἀποστολή τους, ὅπως τὸ εἴδαμε καὶ στὴν πολιορκία τοῦ 

Βερολίνου, ὅπου ἔφηβοι ἔτρεξαν γιὰ ὑπεράσπιση τοῦ Χίτλερ κατὰ τοῦ ἐπελαύνοντος 

ρωσικοῦ στρατοῦ ἢ στὸν κλαυθμὸ κι ὀδυρμὸ τῶν Σοβιετικῶν ἡλικιωμένων καὶ νέων, 

γιὰ τὸν θάνατο τοῦ πατερούλη Στάλιν, ὅπως καὶ τῶν Κινέζων γιὰ τὸν Μάο. Κάτι 

ἀντίστοιχο συμβαίνει καὶ μὲ πολλοὺς ἡγέτες τῶν φιλεθευθέρων δημοκρατιῶν, 

ἰδιαιτέρως ὅταν βρίσκονται σὲ περίοδο παρακμῆς, ὅπως ὁ Ντόναλντ Τρὰμπ τῶν 

Ἡνωμένων Πολιτειῶν, καταπατῶν ἀνενδοιάστως τὸ ὁμοπονδιακὸ Σύνταγμα, ἢ καὶ 

ἄλλους, κατ’ ἐπίφαση δημοκρατικοὺς ἡγέτες.  

 
80 Ὅρα, ἀν. σελ. 49. 



84 
 

  Ὁ κοινὸς παρανομαστὴς ὅλων τῶν δυτικῶν συστημάτων εἶναι ὁ κατηγορηματικὸς 

κι ἀπόλυτος λόγος τους, ὁ ἀνεπίδεικτος ἀμφισβητήσεως, κι ἡ ἐπιβολὴ τῆς πλήρους 

ὑποταγῆς κι ὁμοφωνίας τῶν πιστῶν ἢ ὀπαδῶν τους∙ αὐτὸ ὅμως ἐπιφέρει καὶ τὴν 

αὐτόματη προσαρμογὴ τοῦ λόγου τῶν πιστῶν ἢ ὀπαδῶν σὲ παρόμοια ἀλαλία, ἀλλὰ 

κι ἡ ἀποβολὴ ἀπ’ τὴν κοινωνία τους ἢ τὴν πολιτεία τους ὅσων εἶχαν ὄχι μόνο 

διαφορετικὴ ἄποψη, ἀλλὰ κι ἀπόκλιση ἀπ’ τὴν ἑρμηνεία τῶν γραφῶν ἢ τῆς 

ἰδεολογίας τους. Ἔτσι ἀνεδείχθησαν οἱ αἱρέσεις κάθε μορφῆς, ἀπ’ τὶς θρησκευτικές, 

ἰουδαϊκὲς ἢ χριστιανικὲς καὶ τὶς κομματικὲς τῶν νεωτέρων ὁλοκληρωτικῶν 

ἰδεολογιῶν, οἱ ρεβιζιονιστικές, ἀλλὰ κι οἱ δεσμεύσεις τῆς καπιταλιστικῆς κοινωνίας∙ 

ὅσοι εἶχαν διαφορετικὴ ἄποψη εἶχαν κι ἄλλη ἔκφραση τοῦ λόγου τους, πέραν τῆς 

διαφόρου ἑρμηνείας τοῦ λόγου τοῦ θεοῦ ἢ τῆς ἰδεολογίας. Ἡ ἱστορικὴ αὐτὴ ἀλήθεια 

δείχνει, ὅτι ἀπ’ τὴν φύση του ἀναζητάει πάντοτε κάτι καινούργιο ὁ ἄνθρωπος∙ μὲ 

τὴν φράση, «πάντες ἄνθρωποι τοῦ εἰδέναι ὀρέγονται φύσει, σημεῖον δ’ ἡ τῶν 

αἰσθήσεων ἀγάπησις», ἀρχίζει τὰ «Μετὰ τὰ φυσικὰ» ὁ Ἀριστοτέλης, δηλαδὴ τὴν 

θεώρηση τῶν φιλοσοφικῶν θεωριῶν τῶν ἡμερῶν του: ‘’«πάντες ἄνθρωποι τοῦ εἰδέναι 

ὀρέγονται φύσει. σημεῖον δ' ἡ τῶν αἰσθήσεων ἀγάπησις· καὶ γὰρ χωρὶς τῆς χρείας 

ἀγαπῶνται δι' αὑτάς, καὶ μάλιστα τῶν ἄλλων ἡ διὰ τῶν ὀμμάτων. οὐ γὰρ μόνον ἵνα 

πράττωμεν ἀλλὰ καὶ μηθὲν μέλλοντες πράττειν τὸ ὁρᾶν αἱρούμεθα ἀντὶ πάντων ὡς 

εἰπεῖν τῶν ἄλλων»81∙ ἔτσι ἀρχίζουν, ἡ περίφημη πλέον ἔναρξις τῶν μαθημάτων τοῦ 

περιπατητικοῦ φιλοσόφου εἰς τὸ Λύκειον εἰς τὴν ἱστορία τῶν φιλοσοφικῶν θεωριῶν 

ὣς τὴν ἐποχή του∙ «ὅλοι οἱ ἄνθρωποι ἀπ’ τὴν φύση τους ἀναζητοῦν τὴν γνώση, τὸ 

εἰδέναι. καθοριστικὸ σημεῖο εἶναι δὲ ἡ ἐγρήγορση τῶν αἰσθήσεων καὶ ἡ κατανόηση τῶν 

παρατηρήσεων, ἡ ἐπιδίωξη τῆς διερευνήσεως τῶν γύρω μας μὲ τὶς αἰσθήσεις, διότι καὶ 

χωρὶς καμμία ἀνάγκη ἀναζητοῦμε τὴν διερεύνησή τους, καὶ μάλιστα περισσότερο ἀπ’ 

ὅλες τὶς ἄλλες αἰσθήσεις μὲ τὴν ὅραση· διότι καὶ ὅταν δὲν εἴμαστε διατεθειμένοι νὰ 

κάνουμε κάτι ἀρεσκόμεθα στὸ νὰ κοιτάζουμε, ἀντὶ ὅποιας ἄλλης νὰ ποῦμε ἐνεργείας». 

Ἀπ’ τὴν φύση του ὁ ἄνθρωπος ψάχνει παντοῦ, ἀπὸ νήπιο δεκατέσσερα ἔχει τὰ μάτια 

του, καὶ τὸ χαίρονται οἱ γονεῖς του∙ τὴν ἴδια ἀναζήτηση ἐπιβάλλει ἡ ψηφιακὴ 

ἐπανάσταση στὸν ἄνθρωπο καὶ τὸν ἐπαναφέρει στὴν ἀρχική του ἐγρήγορση, αὐτὴ 

εἶναι καὶ ἡ μεγάλη διαφορὰ μὲ τὴν βιομηχανικὴ ἐποχή, μὲ τὴν λογικὴ τῆς 

παραγωγῆς ἐν σειρᾷ, ὄχι μόνο στὸ ἐργοστάσιο, ἀλλὰ καὶ στὴν κοινωνία καὶ στὴν 

πολιτική μας ζωὴ ὡς προέκταση, μὲ τὴν ὑποταγὴ φύσει.  

  Ἡ πρόκληση τῆς ἐποχῆς μας καταγράφεται πληρέστερα στὴν ἀρχὴ τῶν «Μετὰ τὰ 

φυσικά», ἀνάκτηση τουλάχιστον τῆς ἐγρηγόρσεως ἀπ’ τὸν ἐργαζόμενο, ὥστε νὰ 

ἀνταποκριθεῖ στὶς ἀπαιτήσεις τῆς ψηφιακῆς τεχνολογίας, αὐτὸς εἶναι ὁ νέος 

 
81 Ἀριστοτέλους, «Τὰ μετὰ τὰ φυσικά», βιβλ. Α’, κεφ. α’, παρ. 1, (980α22-26).     



85 
 

ἄνθρωπος∙ τὰ τεχνικὰ μέσα τοῦ παρέχουν ὅλες τὶς δυνατότητες, τὸν ἐγκαθιστοῦν 

καὶ πάλιν «ἐς τὸ μέσον τῶν πραγμάτων», τοῦ προσφέρουν στὰ πόδια του ὁλόκληρη 

τὴν ἀνθρώπινη γνώση καὶ πληροφόρηση στὸν ἐλάχιστο χρόνο, τοῦ διαθέτουν τὰ 

μέσα γιὰ ἄμεση παρέμβασή του σὲ αὐτήν, ἀφοῦ ἀποκτήσει τὸν ἀπαραίτητο κύκλο 

τῆς ψηφιακῆς ὑποδομῆς του, τοῦ ἀνοίγουν ὅλους τοὺς δρόμους γιὰ τὸν διάλογο μὲ 

τοὺς συμπολῖτες του, ὄχι μόνο στὴν χώρα του, ἀλλὰ καὶ σὲ ὁλόκληρο τὸν κόσμο, τοῦ 

ἐπιτρέπουν καὶ τοῦ ἐπιβάλλουν τὴν στενὴ παρακολούθηση τῆς μητέρας φύσεως, τῆς 

τόσον ἀδικημένης στὴν ἐποχή μας, τοῦ παρέχουν τὴν δυνατότητα τῆς ἐκφράσεως 

τῆς χαρᾶς τῆς ζωῆς, ἀπαιτοῦν ἀπ’ τὸν ἄνθρωπο τὴν αἰσιοδοξία του καὶ τὸ χαμόγελό 

του. Εἶναι ἡ πρώτη φορὰ στὴν νεώτερη ἱστορία, ὅπου ὁ ἄνθρωπος αἰσθάνεται ὅλους 

τοὺς ἄλλους ἀνθρώπους, ὄχι μόνο ὅτι ἔχουν τὴν ἴδια φύση, ἀλλὰ καὶ ὅτι εἶναι 

συμπολῖτες του, ἀνεξαρτήτως τῶν μεταξύ των συγκρούσεων, ἐξ αἰτίας κυρίως τῶν 

θρησκευτικῶν καὶ ἰδεολογικῶν διαφορῶν, μὲ τὶς ρίζες τους στὶς προηγούμενες 

ἐποχές∙ ταυτοχρόνως ἔχει ἔντονη τὴν αἴσθηση ὅτι ὁ ἀναδυόμενος εἶναι ἕνας ἄλλος 

κόσμος, σὲ σύγκριση μὲ τὸν σημερινό. Τὰ κοινὰ στοιχεῖα μετροῦν κι ὄχι οἱ διαφορὲς 

μεταξὺ τῶν διαφόρων φυλῶν καὶ πολιτισμῶν»82.’’ 

  

Στὴν προηγούμενη ἱστορία του ὁ δυτικὸς ἄνθρωπος εἶχε σὲ γενικὲς γραμμὲς καὶ σὲ 

μεγάλο βαθμὸ προσαρμόσει τὴν συμπεριφορά του καὶ τὴν νοοτροπία του στὶς 

ἐπιταγὲς καὶ στὶς ἀπαιτήσεις τῶν γνωστῶν μονοθεϊστικῶν θρησκειῶν καὶ 

ὁλοκληρωτικῶν ἰδεολογιῶν, ἀπωθώντας τὶς ὅποιες ἱστορικὲς καὶ πολιτιστικὲς 

παραδόσεις του εἶχε στὴν φυλή του, ὡς κατώτερες πρὸς τὶς νέες συνθῆκες∙ ἐξαίρεση 

ἀπετέλεσαν μόνο ὅσοι λαοὶ εἶχαν προσφέρει γιὰ τοὺς ἴδιους καὶ τοὺς γείτονές τους ἢ 

καὶ εὐρύτερα ἄλλον πολιτισμό, μὲ ἔμφαση στὸν ἄνθρωπο καὶ στὶς ἰσότιμες σχέσεις 

μὲ τοὺς θεούς του καὶ διασφάλισαν τὴν ἐπιβίωση τοῦ πολιτισμοῦ τους ἐπὶ πολλοὺς 

αἰῶνες, ὡς μίμησις διὰ τοὺς ἄλλους. Αὐτοὶ εἶναι, ὡς γνωστόν, τρεῖς λαοί, ἑλληνικός, 

κινεζικὸς καὶ ἰνδικός, μὲ τὶς περιπέτειές τους στὴν πορεία τους, ἀλλὰ μὲ δεδομένη 

τὴν ἀνυπαρξία έπικοινωνίας τοῦ πρώτου μὲ τοὺς ἄλλους δύο στὴν ἐκκίνηση καὶ ἀκμή 

τους. Ἡ ἱστορική τους πορεία εἶναι γνωστὴ καὶ δὲν χρειάζεται ἡ ἐπανάληψή της, 

ἀφοῦ σύντομη ἐπισκόπηση αὐτῆς ἐπιχειροῦμε κι ὄχι συστηματικὴ διερεύνησή της.   

  Ὁ κατηγορηματικὸς κι ἀπόλυτος λόγος τῶν μονοθεϊστικῶν θρησκειῶν καὶ τῶν 

ὁλοκληρωτικῶν ἰδεολογιῶν ἔχει χαράξει τὶς παραδόσεις καὶ τὶς συνήθειες τῶν λαῶν 

τους κι ἔχει μετατραπεῖ σὲ τρόπο ζωῆς τους, μὲ ἀπώθηση τῶν παλαιοτέρων 

συνήθειῶν τους, ὡς ἀναχρονιστικῶν ἢ κι ἀντιδραστικῶν στὴν πρόοδο τῶν νεωτέρων  

θεωριῶν∙ ἡ προπαγάνδα τους ἦταν κυρίαρχη στοὺς λαούς τους, καπιταλιστικῆς ἢ 

 
82 Ὅρα, εἰς τὰς «ἀναλύσεις» «Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Ἡ εὐαισθησία τοῦ δημιουργοῦ», σελ. 25-26. 



86 
 

κομμουνιστικῆς προελεύσεως, καὶ συμπληρωματικὴ τῆς πίστεως τῶν μεγάλων 

μονοθεϊστικῶν θρησκειῶν, μὲ τὶς μεταξύ τους ἀντιπαλότητες. Τὴν ἴδια στιγμὴ 

ἐξεπλήρωναν τὶς ἀπαιτήσεις τῆς ἱερατικῆς κι ἱεραρχικῆς ἐξουσίας τους, παρόμοιες 

σχεδὸν σὲ ὅλα τὰ συστήματά τους∙ διαμόρφωναν ἴδιο χαρακτῆρα ὅλων, ὑποτακτικὸ 

καὶ πρόθυμο στὶς ἄνωθεν ἐντολὲς τοῦ συστήματος∙ ἡ κατάληξή του ἦταν γνωστή, ὁ 

βιομηχανικὸς ἄνθρωπος, μὲ τὶς παραλλαγές του καὶ τὶς διαφορές του μεταξὺ τοῦ 

καπιταλιστοῦ καὶ τοῦ κομμουνιστοῦ, ἀλλὰ μὲ κοινὸ παρανομαστή. Στὴν καθημερινή 

του ζωὴ ἦταν ἴδιος στὴν συμπεριφορά του καὶ στὴν νοοτροοπία του, ὅπως καὶ στὴν 

οἰκονομική του καὶ παραγωγική του ἀπασχόληση, μὲ πρότυπό τους τὴν ἀμερικανικὴ 

παραγωγὴ ἐν σειρᾷ καὶ τὸν σοβιετικὸ σταχανοβισμό, μεταπλάσεις ἀμφοτέρων τῆς 

καλβινιστικῆς ἠθικῆς καὶ τοῦ προτεσταντικοῦ πνεύματος∙ στὴν πράξη ἔθετε τὴν 

ὑποτακτικότητά του στὴν ὑπηρεσία τοῦ ἄνωθεν συστήματος ἀρχῶν του ὡς 

ἀδιαμφισβητήτου ἀξίας, τὴν ὁποία συμπλήρωνε μὲ κατάλληλη μουσική, ὅπως στὴν 

Ἰαπωνία καὶ σὲ κομμουνιστικὲς χῶρες. Ὅλα ἦταν τέλεια ὀργανωμένα, μὲ τὸ Σάββατο 

ἀφιερωμένο εἰς τὸν Κύριον τὸν Θεόν σου, στὸ κόμμα σου ἢ στὴν ἰδεολογία σου. 

  Σὲ κοινωνικὸ ἐπίπεδο οἱ ἀντιδράσεις ἐμφανίζονται σὲ ὅλους τοὺς λαούς, μὲ 

ἀναφορὰ στὶς παλιές τους παραδόσεις, ὅπως τὶς θυμόμαστε ἀπ’ τὶς ἐπικρίσεις τῶν 

ἀποικιοκρατῶν, γιὰ τὶς δυσκολίες προσαρμογῆς τῶν ἰθαγενῶν, Ἀσίας, Ἀφρικῆς κι 

Ἀμερικῆς, στὶς προτάσεις τους γιὰ τὴν τέλεια ὀργάνωση τῆς ζωῆς τους καὶ τῆς 

παραγωγῆς τους. Τὸ πρότυπο τῶν Κυρίων τους ὑπόσχονταν ἢ μᾶλλον ἐπέβαλαν, 

τῶν καπιταλιστῶν, μὲ τὴν ὑποχρεωτικὴ ἀποδοχὴ τοῦ ἐκχριστιανισμοῦ τους ἢ τῶν 

κομμουνιστῶν, μὲ τὴν ἀταξικὴ κοινωνία τους γιὰ τὸν ὑποσχόμενο παράδεισο, κατὰ 

τὴν ἰδεολογία τους στὴν ἑπόμενη γενιὰ κι ὄχι μετὰ θάνατον, ὅπως οἱ χριστιανοὶ ἢ στὰ 

γεράματα, ὅπως οἱ καπιταλιστές∙ στὰ συστήματά τους, ὅπως τουλάχιστον τὰ 

ἐμφάνιζαν μὲ τὴν προπαγάνδα τους, ἦταν ὅλα τέλεια ὀργανωμένα στὴν καθημερινὴ 

ζωὴ καὶ στὴν οἰκονομικὴ καὶ παραγωγικὴ ἀπασχόληση. Κι ἂν κάτι δὲν πήγαινε 

καλά, τότε ἔφταιγαν οἱ ὑπεύθυνοι τῆς ὀργανώσεώς τους καὶ τοὺς ἀντάμειβαν 

καταλλήλως, μὲ τὴν ἀποστολή τους στὰ γκουλὰγκ τῆς Σιβηρίας ἢ στὸ περιθώριο τῆς 

καπιταλιστικῆς ζωῆς. Ἄλλωστε, ὅλα ἦταν προσαρμοσμένα καταλλήλως, ὑπάκουος 

στὴν καθημερινή του ζωὴ καὶ στὴν παραγωγική του ἀπασχόληση ἦταν τὸ κριτήριο, 

ἐνῶ ἡ ὅποια προσωπική του ἄποψη δὲν ἦταν ἀνεκτὴ κι οὔτε ἦταν εὔκολη ἡ συζήτησή 

της κι ἐντὸς τῆς οἰκογενείας του κι ἀκόμη ὀλιγώτερον ἡ ἀποδοχή της, ἂν κάποιοι 

τολμοῦσαν νὰ τὴν παρουσιάσουν. Ὅλα ἦταν προκαθορισμένα! 

 

 

 



87 
 

2 

  

Ἡ ὅποια ἀντίρρηση ἢ ἀμφισβήτηση τῶν ἀρχῶν ἀπ’ τοὺς ἁπλοὺς «πολῖτες» τους 

γινόταν δεκτὴ μὲ ἄμεση ἀποστολή τους στὸ γκουλὰγκ στὸν κομμουνισμὸ ἢ στὴν 

περιθωριοποίηση στὸν καπιταλισμό, μὲ τὴν σφραγίδα τῆς γραφικότητος συνήθως, 

ἀλλὰ καὶ τῆς παρανοϊκότητος, καὶ στὶς ἀποικίες, μὲ τὴν πλήρη ἀπομόνωσή του καὶ 

τὴν ἀπαξίωσή του ὡς βαρβάρου κι ἀποβλητέου ἀπ’ τὴν κοινωνία∙ δὲν εἶναι σχῆμα 

λόγου αὐτά, ἀλλὰ τμῆμα τῆς μεταπολεμικῆς καθημερινότητος, ὅπως καὶ 

παλαιότερα, μὲ πληθώρα δημοσιευμάτων τῆς ἐποχῆς τους. Ἔτσι κύλησε ἡ περίοδος 

τῆς εὐημερίας τοῦ δυτικοῦ κόσμου καὶ τῆς ἀκμῆς τοῦ σοβιετικοῦ συστήματος. Πέραν 

ὅμως τῆς ἐπιφανειακῆς εἰκόνος οἱ ὑπόγειες διεργασίες συνεχίζονταν.  

 

Ἡ κατάρρευση τοῦ σοβιετικοῦ συστήματος, μετὰ τὴν κατεδάφιση τοῦ τείχους τοῦ 

Βερολίνου καὶ τὴν ἐξέγερση τῶν κατοίκων τοῦ ἀνατολικοῦ τμήματός του, μὲ τὴν 

ἀπεξάρτηση τῶν ἀνατολικῶν εὐρωπαϊκῶν χωρῶν ἀπ’ τὴν Μόσχα καὶ τὴν διάλυση τοῦ 

Συμφώνου τῆς Βαρσοβίας, ἀπέδειξε ὅτι αὐτὸ στηριζόταν σὲ πήλινα πόδια∙ ὁ Μιχαὴλ 

Γκορμπατσὼφ εἶχε χάσει τὸν ἔλεγχο τῆς καταστάσεως, ἀπ’ τὶς πανίσχυρες δομὲς τοῦ 

κομμουνιστικοῦ ἱερατίου κι οἱ ἱεραρχικῶς ὑποτακτικοί του τῶν ὁμοσπόνδων κρατῶν  

ἀναζήτησαν τὴν προστασία τῆς Ἀμερικῆς, μὲ τὴν ἐγκατάσταση ἀστικῶν 

πολιτευμάτων καὶ τὴν προσωπική τους κάρπωση τοῦ ἐθνικοῦ τους πλούτου, 

ἀποδεικνύοντας ὅτι ἡ μεταπήδηση ἀπὸ στιβαρὸ κομματικὸ στέλεχος σὲ ζηλευτὸ ἀστὸ 

ἐπιχειρηματία ἦταν ἡ πιὸ εὔκολη ὑπόθεση. Ὁ κόσμος ἄλλαξε ριζικὰ κι ἀπ’ τὰ δύο 

κυρίαρχα μεταπολεμικὰ συστήματα ἔγινε μονοπολικός, μὲ τὴν παγκοσμιοποίηση ὡς 

ἰδεολογία του κι ἀποκλειστικὴ κυρίαρχη δύναμη τὶς Ἡνωμένες Πολιτεῖες∙ ὁδηγήθηκε 

ἡ ἀνθρωπότης στὴν paxamericana, μὲ τὴν εἰσαγωγὴ στὴν οἰκονομικὴ ζωὴ τῆς ψηφιακῆς 

τεχνολογίας, τῆς πληροφορικῆς ὅπως λεγόταν τότε, καὶ τῆς μαζικῆς χρήσεώς της. 

Ἀρχὴ ἦταν ἡ ἀπόδοση σὲ ἐμπορικὴ χρήση τοῦ ἠλεκτρονικοῦ συστήματος ἐπικοινωνιῶν 

τοῦ τεραστίου δικτύου τῶν ἀμερικανικῶν βάσεων τοῦ ψυχροῦ πολέμου καὶ τοῦ 

ἀνταγωνισμοῦ ἀναπτύξεώς του, μὲ ἕδρα τὴν κοιλάδα Σίλικον τῆς Καλιφόρνιας∙ χωρὶς 

κἂν νὰ τὸ ἀντιληφθοῦν, οὔτε οἱ πολιτικοὶ κι οἰκονομικοὶ ἡγέτες, ἔτρεχαν ὅλοι τους 

πίσω ἀπ’ τὰ ἅλματα τῆς τεχνολογίας, ὅπως δείχνει ἡ ἐκ τῶν ὑστέρων ἀξιολόγησή της. 

Ὁ ἄλλος τρόπος ζωῆς κι ὁ ἄλλος κόσμος δὲν ἔγινε ἀντιληπτὸς ἀπ’ τὴν πολιτικὴ καὶ 

πνευματικὴ ἡγεσία τῆς Δύσεως κυρίως, παρὰ πολὺ ἀργότερα, ἄν ἔγινε τελικά! 

  Ἡ ἐμφανέστατη αἴσθησις ἀνωτερότητος τῆς ἀμερικανικῆς ἐξουσίας, ὡς ἐκφράσεως 

τῆς ἱστορικῆς ἰδεολογίας της, συνοδεύθηκε κι ἀπ’ τὴν ὑπεροψία καὶ μέθη της, ὅτι 

ὁλόκληρη ἡ ἀνθρωπότης προώρισται γιὰ τὴν ὑπακοή της εἰς αὐτὴν καὶ μόνο, μὲ 



88 
 

πρῶτες τὴν Εὐρώπη καὶ τὶς ἄλλες δυτικὲς χῶρες, Ἰαπωνία, Καναδᾶ, Αὐστραλία, καὶ 

τὴν Ρωσία μετά, ὅπως καὶ τὶς παλιὲς ἀποικίες. Ἡ Κίνα εἶχε ἀφεθεῖ στὴν ἄκρη της κι 

ὅλοι περίμεναν τὴν σταδιακὴ ἔκπτωσή της σὲ καπιταλιστικὴ χώρα καὶ τὴν παράδοσή 

της στὸ σύστημα τῆς παγκοσμιοποιήσεως, ἑπομένως καὶ τῆς πλήρους ὑπαγωγῆς της 

στὴν ἀμερικανικὴ κυριαρχία∙ γιὰ τὴν δυτικὴ σκέψη δὲν ὑπῆρχε ἄλλος δρόμος. Ἡ 

ἀποστολὴ τῆς κυβερνητικῆς προηγουμένως καὶ τῆς πληροφορικῆς τότε ἐθεωρήθη 

ἀποκλειστικὰ καὶ μόνο ὡς τεχνικὸ ἐργαλεῖο στὰ πλαίσια τῆς βιομηχανικῆς 

κοινωνίας καὶ τὴν βάφτισαν μάλιστα, ὡς τέταρτη βιομηχανικὴ ἐπανάσταση∙ 

ἐθεωρεῖτο δὲ ὡς τελειοποίηση τῆς ἐξειδικεύσεως τῆς χειρὸς στὸν ἀνώτερο βαθμό της 

κι ἑπομένως μὲ πληρέστερο ἔλεγχο τῆς παραγωγῆς καὶ τῆς κοινωνίας ἀπ’ τὸν 

ἄνθρωπο καὶ στὰ πλαίσια τῆς παγκοσμιοποιήσεως κι ἀπ’ τὸν κορυφαῖο ἔκφραστή 

του τὸν Ἀμερικανό, ὡς ὄργανό του τῆς δυτικῆς ἐσχατολογίας.  

  Οἱ ἐλάχιστοι στὴν ἀρχὴ ποὺ ἀμφισβητοῦσαν τὴν θεοποίηση τῆς πληροφορικῆς καὶ 

τῆς ψηφιακῆς στὴν συνέχεια τεχνολογίας, ὡς ἀποκλειστικὰ καὶ μόνο τεχνικοῦ 

ἐργαλείου στὰ πλαίσια τοῦ βιομηχανικοῦ συστήματος, δὲν εὕρισκαν εὐήκοον οὖς 

πουθενὰ σχεδόν∙ ἀκόμη κι ὅταν θεμελίωναν τὶς ἀπόψεις τους στὴν ἑλληνικὴ 

φιλοσοφία καὶ στὴν ἀνάδειξη τῆς παρουσίας τοῦ πολίτου ὡς αὐτονόμου ὀντότητος, 

τόσο στὴν καθημερινότητά του, ὅσο καὶ στὴν πολιτικὴ καὶ στὴν οἰκονομικὴ δράση 

του, ἐθεωροῦντο περίεργοι καὶ γραφικοὶ τουλάχιστον∙ ἦταν τὰ λόγια τους «φωνὴ 

βοῶντος ἐν τῇ ἐρήμῳ». Αὐτὴ εἶναι κι ἡ κρίσιμος καμπὴ τῆς συγχόνου ἱστορίας. 

 

Ὁ πολίτης ἀναδύεται, μὲ τὴν πολύπλευρη δράση του σὲ ὅλες τὶς ἐκφράσεις τῆς ζωῆς 

του, ὡς ἐνεργῶν ἀδέσμευτος ἀπὸ οἱαδήποτε ἐξάρτηση, θρησκευτική, ἰδεολογικὴ καὶ 

οἰκονομική∙ ἀλλάζει ὁ τρόπος τῆς ζωῆς του συνολικά, κι ἐκεῖ ποὺ προκαθόριζε καὶ 

προγραμμάτιζε τὴν καθημερινότητά του καὶ τὴν πολιτικὴ κι οἰκονομικὴ δράση του 

κατὰ τὰς ἄνωθεν ἐντολὰς τῆς θρησκείας ἢ τῆς ἰδεολογίας του, εἶναι ὑποχρεωμένος, 

μὲ τὴν χρήση τῆς ψηφιοποιήσεως τῆς κοινωνίας του, νὰ ἐπιλέξει αὐτὸς μόνος του τὸ 

καθημερινὸ πρόγραμμά του, εἴτε σταδιακὰ εἴτε συνολικά. Πρῶτο παράδειγμα, ἡ 

ψηφιοποίηση τῶν συναλλαγῶν του, μὲ τὶς δημόσιες καὶ ἄλλες ὑπηρεσίες κι ἡ ἄμεση 

ἀναζήτηση στὰ κρατικὰ ἀρχεῖα, τοῦ προσφέρει πολύτιμο ἐλεύθερο χρόνο γιὰ τὴν 

ἐνασχόλησή του μὲ τὶς ἄλλες ὑποχρεώσεις του, οἰκονομικὲς καὶ κοινωνικὲς ἢ 

πολιτικές∙ στὶς ἐπαγγελματικές του ὑποχρεώσεις ἔχει ὅλο τὸν χρόνο γιὰ τὴν 

βελτίωση τῆς ἀποδόσεώς του, ἐνῶ διαθέτει καὶ τὴν ἄνεση τῆς συγκρίσεως τῆς 

ἐπιχειρήσεώς του μὲ τοὺς ἀνταγωνιστές του, στὸ ἐσωτερικὸ καὶ διεθνῶς καὶ στὴν 

ἐπιλογὴ τῆς ἀρίστης λύσεως. Τὸ σημαντικότερο ὅμως εἶναι ἡ καλὴ ψυχολογική του 

κατάσταση καὶ τὸ καθαρὸ μυαλό του, γιὰ τὶς ἐπιλογές του, ἐνῶ ἡ οὐρὰ στὶς χρονοβόρες 

συναλλαγὲς μὲ τὸ δημόσιο προσέθετε καὶ τὴν ψυχοφθόρο της ἐπίδραση, καθὼς μετὰ 



89 
 

τὴν πολύωρη ταλαιπωρία του ἄλλαζε ριζικὰ κι ἡ διάθεσή του∙ συνοπτικὰ μιλώντας 

ἔχει τὴν ἄνεση τῶν ἐπιλογῶν του, πολιτικῶν καὶ οἰκονομικῶν, καὶ τῆς 

ἀμφισβτήσεως τῶν ἐπιταγῶν, θρησκευτικῶν καὶ ἰδεολογικῶν. Οἱ ἀλλαγὲς αὐτὲς τὸν 

καθιστοῦν ἐλεύθερο ἄνθρωπο, δηλαδὴ πολίτη, ἱκανὸ «μετέχειν κρίσεως καὶ ἀρχῆς». 

 

Ἀπ’ τὴν ἄλλη, ὁ ἐγκλωβισμὸς τῶν ἀνθρώπων στὶς θρησκεηυτικὲς καὶ ἰδεολογικὲς 

ἐπιταγές τους ἐξαρτᾶται σὲ μεγάλο βαθμὸ ἀπ’ τὶς ἱστορικές, πολιτιστικὲς καὶ 

γλωσσικὲς παραδόσεις τους∙ ὁ ἐπιτακτικός, κατηγορηματικὸς κι ἀπόλυτος λόγος τοῦ 

Θεοῦ ἢ τῆς ἰδεολογίας ἐπιτάσσει τὴν πλήρη ὑποταγὴ τοῦ πιστοῦ στὶς ἐντολές του. 

Ἑπομένως κι ἡ σκέψη του φύσει πλέον περιορίζεται στὰ ἀσφυκτικὰ πλαίσια τῆς 

καλυτέρας δυνατῆς ἐκπληρώσεως τῶν ἄνωθεν ἐντολῶν, χωρὶς οὐδεμία διερεύνηση 

τῶν δυνατοτήτων του καὶ πολὺ περισσότερο τῆς ἀμφισβητήσεώς τους∙ ἡ σκέψη του 

γίνεται πλέον μονοσήμαντη κι ἁπλοϊκή, καλύπτοντας σταδιακὰ ὁλόκληρη τὴν ζωή 

του. Ἔτσι ἐξηγεῖ, σύμφωνα μὲ τὶς ἀρχὲς αὐτὲς, τὴν ἱστορική του πορεία, μὲ μοναδικὸ 

ἀντικείμενο τὴν προσαρμογὴ ἢ μᾶλλον τὴν ὑποταγὴ ὅλων τῶν ἄλλων ἐπιλογῶν του 

στὶς ἐντολὲς τοῦ θεοῦ του ἢ τῆς ἰδεολογίας του∙ ἡ βιομηχανικὴ κοινωνία ἔχει 

προσαρμόσει τὴν παραγωγική της διαδικασία μὲ τὴν καθημερινὴ ζωή, ὅπως μὲ τὸν 

ἄνθρωπο τοῦ Σαρλώ. Οἱ σχέσεις τοῦ βιομηχανικοῦ ἀνθρώπου ὅμως ἀπέναντι στὸν 

ψηφιακὸ εἶναι ἀσύμβατες, δὲν ἔχουν κανένα κοινὸ σημεῖο ἐπαφῆς, ἀκόμη καὶ στὴν 

καθημερινότητά τους, οἱ διαφορές τους εἶναι ἀγεφύρωτες∙ κι ἡ χρήση τῆς ψηφιακῆς 

τεχνολογίας εἶναι γιὰ τὸν βιομηχανικὸ ἀδιανόητη, πέραν τοῦ ὅτι τοῦ ἀνατρέπει ὅλες 

τὶς σχέσεις του καὶ περισσότερο τὴν καθημερινότητά του, τὴν ζωή του στὴν κοινωνία 

του καὶ στὴν οἰκογένειά του. Εἶναι ὁλοφάνερο αὐτὸ στὴν καθημερινότητα τῶν 

Ἀμερικανῶν ἰδαιτέρως, ὅταν ἀπὸ κοιτίδα τῆς ψηφιακῆς τεχνολογίας, μὲ δεσπόζουσα 

θέση ἐπὶ τρεῖς δεκαετίες, ὑστερεῖ πλέον στὴν ἐφαρμογή της, ὄχι μόνο στὶς 

ὀλιγώτερες ὑπηρεσίες μὲ ψηφιακὲς συναλλαγὲς καὶ στὴν ἀδυναμία χρήσεως τοῦ 112, 

ὅπως φάνηκε μὲ τὶς πλημμύρες τοῦ Τέξας, ἀλλὰ καὶ μὲ τὴν χρεωκοπία σχεδὸν τῆς 

Σίλικον Βάλλεϋ∙ κατάληξη τῆς πορείας αὐτῆς θεωρεῖται ἀπὸ πολλοὺς κι ἡ λατρεία 

τῆς αὐταρχικῆς ἐξουσίας τοῦ νέου προέδρου τους… Συμβαίνει πολὺ συχνὰ στὴν 

ἱστορία στὶς δύουσες αὐτοκρατορίες, ἰδιαιτέρως στὸ τέλος τους. 

 

Ἀντιθέτως, ὅσοι λαοὶ δὲν ἀπεδέχθησαν, μὲ τὴν λατρευτική της μορφή, τὴν 

βιομηχανικὴ κοινωνία καὶ ἐτήρησαν ἐπιφυλακτικὴ ἢ ἀπορριπτικὴ στάση ἀπέναντί 

της ἐδέχθησαν εὐκολώτερα τὴν ψηφιακὴ τεχνολογία∙ οἱ ἀποικίες εἶναι πρόσφορο 

παράδειγμα, ἐπειδὴ οἱ Δυτικοὶ σοφοὶ θεωροῦσαν, ὡς αὐτονόητη τὴν ἀποδοχὴ τῆς 

πολιτιστικῆς κυριαρχίας τους ἐπ’ αὐτῶν, μαζὶ μὲ τὴν ἐπιβολὴ τῆς πολιτικῆς. Καὶ 

συμβαίνει τὸ παράξενο! οἱ λαοὶ αὐτοί, μόλις ἐξασφάλισαν ἠλεκτρικὴ ἐνέργεια γιὰ τὰ 



90 
 

κινητά τους, τὰ ἀπεδέχθησαν ἀμέσως, γιὰ τὴν καθημερινὴ καὶ πολιτικὴ χρήση τους 

στὴν γλῶσσα τους, ἐνῶ παρουσιάζονται καὶ οἱ πρῶτες ἐνδείξεις τῆς ριζικῆς ἀλλαγῆς 

τῆς οἰκονομίας τους μὲ τὴν διαμεσολάβησή τους. Στοὺς λαοὺς μὲ μακρόχρονη 

ἱστορικὴ παράδοση καὶ πολιτιστικὴ παρουσία, ἑλληνικός, κινεζικός, ἰνδικός, ἡ 

ἀποδοχὴ τῆς ψηφιακῆς τεχνολογίας εἶναι εὐρύτατη καὶ βαθύτερη ἀπ’ τὶς γνωστὲς 

δυτικὲς καὶ πρωτοπόρες τοῦ εἴδους∙ μάλιστα στὰ πρῶτα βήματά της τὰ εἰρωνικὰ 

σχόλια τοῦ δυτικοῦ τύπου καὶ πολλῶν ἐπωνύμων τους ἔτυχαν εὐρείας δημοσιότητος, 

ὅπως ὅτι ἡ Κίνα, ὡς κομμουνιστικὸ καθεστώς, εἶναι ἀδύνατο νὰ ἀποδεχθεῖ τὴν νέα 

τεχνολογία, οἱ Ἰνδίες, ὡς καθυστερημένη, μόνο τὴν ἐξυπηρέτηση τῶν λογιστικῶν τῶν 

μεγάλων δυτικῶν χωρῶν δύναται προσφέρειν, ἀλλὰ λίγο καιρὸ μετὰ αἰσθάνονται 

τὸν ὀξύτατο ἀνταγωνισμό τους καὶ τὴν σύγχρονη χρεωκοπία τῆς Σίλικον Βάλλεϋ, ἐνῶ 

γιὰ τὶς πλημμύρες τοῦ Τέξας, μὲ τὰ τριακόσια σχεδὸν θύματα, δὲν ἔδωσαν στὴν 

δημοσιότητα τὶς αἰτίες τῆς κρατικῆς ἀνεπαρκείας κι ἐγκαίρου ἀνταποκρίσεως στὶς 

ἐπείγουσες συνθῆκες! Ὅσο γιὰ τὴν Ἑλλάδα, στὴν περίοδο τῆς χρεωκοπίας της, ὄχι 

τόσο ἐξ αἰτίας μας, τὴν εἶχαν λούσει μὲ ἀδιανόητα κοσμιτικὰ ἐπίθετα ἀκόμη καὶ γιὰ 

τὸν λαό μας, τὰ ὁποῖα δὲν χρησιμοποιοῦν τώρα γιὰ τοὺς δικούς τους λαούς, ἂν καὶ 

εἶναι σὲ χειρότερη κατάσταση ἡ οἰκονομία τους ἀπ’ τὴν δική μας τότε, καὶ μὲ τὸν 

κόσμο τους ἐκτὸς τόπου καὶ χρόνου, ἀλλὰ εἶναι δημοκράτες! 

  Ἀποκαλύπτουν ὅλα αὐτὰ τὴν ἐγγενῆ ἀδυναμία τῶν λαῶν τους ὅπως καταγράψουν 

καὶ κατανοήσουν τὴν πραγματικὴ φύση τῆς ψηφιακῆς τεχνολογίας∙ τὴν θεωροῦν ὡς 

τέταρτη βιομηχανικὴ ἐπανάσταση κι ἑπομένως ὑποκείμενη τῆς λογικῆς της καὶ τοῦ 

δεσμευτικοῦ λόγου της∙ θεωροῦν τὸν ἄνθρωπό τους, ὅπως τὸ ἔχουμε ἀναφέρει 

πολλὲς φορές, πλήρως ἐξαρτώμενο ἐξ αὐτῆς καὶ ἐντεταγμένο στὴν λογική της, μὲ 

τὴν ἀποσπασματικὴ καὶ περιστασιακὴ ἔκφραση τῆς δημιουργικότητός τους κι ὄχι τὴν 

πηγαία, αὐθόρμητη κι αὐτόνομη τῆς νέας ἐποχῆς. Οἱ διαφορές τους εἶναι τὸ ἀδιάβατο 

χάσμα τῶν δύο ἀνθρώπων τους, τοῦ βιομηχανικοῦ, τὸ χαρακτηρίζον τὶς δύσκαμπτες 

καὶ μονολιθικὲς κοινωνίες καὶ τὰ ὁλοκληρωτικῆς νοοτροπίας ἄτομά τους, τὰ ὁποῖα 

δὲν διαθέτουν τὴν εὐκαμψία καὶ τὴν προσαρμοστικότητα τοῦ ἄλλου, τοῦ ψηφιακοῦ, 

μὲ τὸν ἐμμελῆ καὶ δημιουργικὸ λόγο του∙ ὑποχρεωτικὰ ὁδηγοῦνται οἱ βιομηχανικῆς 

νοοτροπίας ἄνθρωποι στὴν πλήρη ἀποδοχὴ τοῦ κατηγορηματικοῦ κι ἐπιτακτικοῦ 

λόγου, ὡς κύρια ἄμυνά τους, ὅπως συμβαίνει στὴν ἱστορία. Τὸ ζοῦμε αὐτὸ μὲ τὸν νέο 

Ἀμερικανὸ πρόεδρο ὁ ὁποῖος αἰσθάνεται τὴν ἐκρηκτικὴ κατάσταση στὴν ὁποία ὁδηγεῖ 

τὴν ἄλλῆς ἐποχῆς κοσμοκράτειρα χώρα του, ἀλλὰ πιστεύει, ὅτι μόνο μὲ τὴν βία καὶ 

τὸν αὐταρχισμό του θὰ ἐπαναφέρει τὸν ὑπόλοιπο κόσμο στὴν προηγούμενη 

ὑποταγή του, ὅπως φαίνεται ὁλοκάθαρα τὸ Θέρος τοῦ 2025, ὡς πρῶτες ἐκτιμήσεις… 

  Οἱ ἄλλοι λαοί, ἀκόμη κι οἱ Εὐρωπαῖοι, ἀλλὰ περισσότερο οἱ Ἀναδυόμενοι οἱ ὁποῖοι 

εἶχαν ἀποδεχθεῖ τὴν βιομηχανικὴ κοινωνία ὡς ἐπιβολὴ τῆς ἀποικιακῆς ἐξαρτήσεώς 



91 
 

τους, ἀντιδροῦν μὲ τὴν ζωογόνο στροφὴ πρὸς τὶς παραδοσιακές τους ἀξίες καὶ τὶς 

δυνατότητες τοῦ λόγου τους, τῆς γλώσσης τους, πέραν τῶν ἱστορικῶν λαῶν, 

ἑλληνικοῦ, κινεζικοῦ καὶ ἰνδικοῦ, οἱ ὁποῖοι ἐντρυφοῦν στὴν ἀναζήτηση τῶν ἀξιῶν 

τῶν πολιτισμῶν τους καὶ τῶν ὑπαρκτῶν ζωντανῶν ἐκφράσεων τῆς γλώσσης των, τοῦ 

λόγου των∙ οἱ δρόμοι μεταξύ τους χωρίζουν ἢ μᾶλλον καλύτερα ἀκολουθοῦν τὶς 

διαδρομὲς τῶν ἀσυμβάτων εὐθειῶν τους, ὁπότε ἐπηρεάζεται εὐθέως κι ὁ ἐπίσημος 

πολιτικὸς λόγος τους, ἀνεξαρτήτως τοῦ βαθμοῦ καταγραφῆς τῶν διαδικασιῶν 

αὐτῶν ἀπ’ τοὺς πολιτικούς τους ἡγέτες. Οἱ Εὐρωπαῖοι κυρίως παραμένουν δέσμιοι 

τῆς βιομηχανικῆς τους λογικῆς καὶ τῶν ἀτλαντικῶν ἐξαρτήσεών τους… 

 

Ὅταν ἡ μελέτη τοῦ ἐπικαίρου θέματος γίνεται ἐπὶ τῇ βάσει τῶν θεωρητικῶν ἀρχῶν, 

θρησκευτικῶν ἢ ἰδεολογικῶν, δηλαδὴ ἐντὸς τῶν φιλοσοφικῶν σχολῶν, ὅπως ῥητὰ 

ἀναφέρει ὁ Πλάτων, τότε οἱ διαφορὲς τοῦ ψηφιακοῦ καὶ τοῦ βιομηχανικοῦ ἀνθρώπου 

ἀναγνωρίζονται πολὺ δυσκολώτερα ἢ καὶ καθόλου∙ οἱ διερευνήσεις ἑστιάζονται στὶς 

ἀφηρημένες ἔννοιες κι ὄχι στὴν καθημερινότητα τῶν ἀνθρώπων, στὴν ἀντιμετώπιση 

τῶν πρακτικῶν τους προβλημάτων. Ὁ ἄνθρωπος θεωρεῖται ἀντικείμενο τῶν θεωριῶν 

τους κι ὄχι ὑποκείμενο, ὅπως ὑπογραμμίζεται εἰς τὸν «Θεαίτητον», «τί δὲ πότ’ ἐστι 

ἄνθρωπος;» καὶ προαναφέραμε∙ ὁ κύριος λόγος εἶναι, ὅτι στὴν ἀφηρημένη της ἔννοια 

εἶναι δύσκολη ἡ μελέτη τοῦ ἤθους, καθὼς εἶναι ἀδύνατη ἡ παρατήρησή του ἐντὸς τῆς 

σχολῆς. Τὸ ἄλλο ἦθος του καθίσταται αἰσθητὸ στὴν καθημερινὴ πρακτικὴ τοῦ 

ἀνθρώπου, ὅπου καὶ διαπιστώνεται ἡ ἀλλαγή του ἀπ’ τὴν ἐπίδραση τῆς μουσικῆς καὶ 

τῆς ἁρμονίας τοῦ λόγου του∙ ἡ ἀδυναμία τοῦ βιομηχανικοῦ ἐργάτου, τοῦ διαπιστώσαι 

τὴν φύση τοῦ στήθους τῆς γυναίκας καὶ τῆς ρόγας της, κατὰ τὸν Σαρλώ, στοὺς 

«Μοντέρνους Καιρούς», εἶναι δεδομένη ὡς πρακτικὴ καὶ ἦθος του. Αὐτὸς εἶναι ὁ 

λόγος τῆς ἀπορρίψεως τῆς διαπιστώσεως τοῦ μεγάλου ὑποκριτοῦ ἀπ’ τὶς δυτικὲς 

θεωρίες, καπιταλιστικὲς καὶ κομμουνιστικές∙ ὁ Τσάρλυ Τσάπλιν εἶχε τὴν ἔμπνευσή 

του, ἀλλὰ αὐτὸ δὲν σημαίνει, ὅτι αὐτὴ εἶχε καὶ ἰδιαίτερη πολιτικὴ βαρύτητα, 

ἀπαντοῦν κορυφαῖοι φιλόσοφοι κι ἰδεολόγοι θεωρητικοὶ στὴν προσέγγιση τοῦ 

θέματος, ἐξυπακούοντας μάλιστα, ὅτι αὐτοὶ διαθέτουν καλύτερη εὐαισθησία τῆς 

θεωρητικῆς ἑρμηνείας τῶν δραματικῶν ἔργων κι ὄχι οἱ δημιουργοί τους, τὸ ὁποῖο 

ἰσχύει, ἀλλὰ ὄχι ὡς δόγμα. Ἡ ἱερατικὴ κι ἱεραρχικὴ κοινωνία τους, μὲ ὄργανό της κι 

ἐπίσημη ἐγγύηση τοὺς φιλοσόφους της, τὶς ἀποβάλλει ὡς παντελῶς «ἀνιστόρητες» 

καὶ χωρὶς θεωρητικὴ θεμελίωση τῶν ἑρμηνειῶν τους, μετὰ βδελυγμίας μάλιστα! 

 

 

 

 



92 
 

3  

  

Ἡ μεγάλη ἀγωνία τῆς ἐποχῆς μας -γιὰ ὅσους τὸ ἀντιλαμβάνονται, ἐπειδὴ ὑπάρχουν 

κι ἐκεῖνοι, πολιτικοὶ ἡγέτες αὐταρχικῆς νοοτροπίας, στὴν Δύση κι ἀλλαχοῦ, ἀλλὰ κι 

οἱ πιστοὶ τῶν μονοθεϊστικῶν ἡγεσιῶν καὶ τῶν ὁλοκληρωτικῶν ἰδεολογιῶν-, εἶναι ἡ 

ἐξακρίβωση κι ἡ πειστικὴ διατύπωση τοῦ σημερινοῦ κυρίου προβλήματός της, τῆς 

κλιματικῆς ἀλλαγῆς, ἀπ’ τὴν πολιτικὴ καὶ πνευματικὴ ἡγεσία της, ὁπότε, ἂν γίνει τὸ 

ἀποφασιστικὸ αὐτὸ βῆμα, τότε καθίσταται εὐκολώτερη ἡ ἀντιμετώπισή του∙ ἀλλὰ 

στὸ δυσεπίλυτο αὐτὸ πρόβλημα ἐμπεριέχεται εὐλόγως ἡ ἀναγνώριση τῆς κοινῆς 

μοίρας τῶν κατοίκων τοῦ κλεινοῦ μας πλανήτου κι ἔτσι καθίσταται εὐκολώτερη ἡ 

διαχείρισή του, ὅταν ἀποκτήσουν ἑνιαῖο λόγο ὅλοι οἱ λαοί του, τουλάχιστον ὡς πρὸς 

τὰ προβλήματα τῆς φυσικῆς ἐπιβιώσεως τῆς ὑφηλίου ὡς ἔχει, ὁπότε κι ἀνοίγει ὁ 

δρόμος καὶ γιὰ τὰ ὑπόλοιπα. Δηλαδή, προέχει ἡ ἀναγνώριση τοῦ γεγονότος, ὅτι τὰ 

ὑπαρξιακὰ προβλήματα τῆς ἐπιβιώσεως τοῦ ἀνθρώπου ἐπὶ τοῦ πλανήτου μας, 

ἀπαιτοῦν καὶ προϋποθέτουν τὴν κοινὴ λογικὴ ἐπιλύσεώς τους, ἤτοι τὸν ἑνιαῖο λόγο, 

προσβάσιμο ἀπὸ ὅλες τὶς γλῶσσες τῶν λαῶν του∙ οἱ Ἀναδυόμενοι κι οἱ θεωρούμενοι 

ἀπ’ τοὺς Δυτικοὺς καθυστερημένοι λαοὶ ἐπιδεικνύουν, ὅπως δείχνουν οἱ ἀντιδράσεις 

τους, εὐκολώτερη πρόσβαση στὴν λογικὴ τῆς ἑνιαίας κατανοήσεως τῶν κυρίων 

παγκοσμίων προβλημάτων, ὅπως ἀποδέχονται ταχύτερα καὶ τὴν χρήση τῆς 

ψηφιακῆς τεχνολογίας, ἀλληλένδετα ἄλλωστε τοὺς φαίνονται αὐτά. Οἱ Δυτικοὶ 

ὅμως παρουσιάζουν ἀνυπέρβλητες δυσκολίες, προερχόμενες ἀπ’ τὴν δογματικὴ 

πίστη τους, ὅτι αὐτοὶ φέρουν τὴν ἀποκαλυπτικὴ ἀλήθεια, τὴν ἀξία τῆς ὁποίας δὲν 

συζητοῦν κἄν, κι ἐπιχειροῦν ἐπιβάλειν αὐτὴν καὶ στοὺς ἄλλους, κατωτέρους τους 

λαούς! τουλάχιστον ἰδεολογικά. Πρόκειται γιὰ ἐπανάληψη τοῦ ἀποκαλυπτικοῦ 

λόγου, τῶν μονοθεϊστικῶν θρησκειῶν καὶ τῶν ὁλοκληρωτικῶν ἰδεολογιῶν τους, καὶ 

τῆς μοναδικῆς κι ἀδιαμφισβητήτου ἀληθείας τους, ὅπως τὶς φέρουν μέσα τους ἀπ’ τὶς 

ἱστορικές τους παραδόσεις, συνθέτουσαι αὐταὶ τὸ πραγματικὸ τους εἶναι.  

  Ἠ ἱστορικὴ διαδρομὴ τῶν τελευταίων αἰώνων δείχνει τὴν δυσκαμψία τοῦ δυτικοῦ ἢ 

βιομηχανικοῦ ἀνθρώπου, ὅπως ἀναδύθηκε ἀπ’ τὸν διαφωτισμό, τὴν ἀμερικανικὴ καὶ 

γαλλικὴ ἐπανάσταση, ἀλλὰ καὶ τὴν ἀγγλικὴ βιομηχανική, καὶ θεμελιώθηκε μὲ τὴν 

ἐσχατολογία του καὶ τὴν ἀπόλυτη πεποίθησή του, ὅτι φέρει τὴν μοναδικὴν ἐν τῷ 

κόσμῳ τούτῳ ἀλήθειαν∙ τὴν ἀλήθειάν του τὴν καθώρισε, ὡς συνέχεια τοῦ λόγου τοῦ 

Μωυσέως, τοῦ προτεσταντικοῦ πνεύματος καὶ τῆς καλβινιστικῆς ἠθικῆς, μὲ 

παρερμηνεία τοῦ ἀρχαιοελληνικοῦ λόγου, ἀλλὰ πάντα ἐντὸς τῶν ἀσφυκτικῶν 

πλαισίων τοῦ ἑλληνορωμαϊκοῦ πολιτισμοῦ, καὶ τοῦ καθολικισμοῦ, μὲ σαφέστατη 

παράκαμψη ἕως καὶ περιφρόνηση τῆς Ὀρξοδοξίας, τῶν ἄλλων θρησκειῶν καὶ τῆς 



93 
 

πραγματικῆς μας ἱστορίας. Ἡ ἱστορικὴ θεώρησή τους εἶναι γενικὴ καὶ μὲ περισσὴ 

ἁπλοϊκότητα, ἑρμηνεύοντας τὸν λόγο τοῦ Ἰησοῦ, μέσα ἀπ’ τὴν διδαχὴ τοῦ Ἁγίου 

Αὐγουστίνου κι ἀγνοώντας προκλητικὰ τοὺς Ἕλληνες πατέρες τῆς ἐκκλησίας κι 

ἰδιαιτέρως τὸν πατριάρχη Φώτιον, μὲ κύριο μέλημά τους τὴν ἀπίσχναση τοῦ λόγου 

της καὶ τῆς μουσικῆς ἁρμονίας τῆς χριστιανικῆς διδασκαλίας της, ἐνῶ τὸν 

ἀρχαιοελληνικὸ λόγο τὸν εἶχαν ἤδη καθυποτάξει ὑπὸ τὸν λατινικό∙ μὲ νέο ὄργανό 

τους τὸν Θωμᾶ τὸν Ἀκινάτη, κι αὐτὸν χωρὶς οὐδεμία γνώση τῆς ἑλληνικῆς γλώσσης, 

ἀλλὰ μὲ μετάφραση τῶν ἔργων τοῦ Ἀριστοτέλους ἀπ’ τὰ ἀραβικὰ ἢ καὶ τὰ ἑλληνικὰ 

στὰ λατινικά, σὲ σχῆμα πρωθύστερον τῆς θεωρίας τους καὶ πρακτικῆς τους τοῦ 

ἑλληνορωμαϊκοῦ πολιτισμοῦ. Ἔχει γίνει βαθεία παρουσίαση τῆς συστηματικῆς 

ἐκστρατείας διαστρεβλώσεως τῆς ἑλληνικῆς σκέψεως καὶ διχασμοῦ τῆς ἑλληνικῆς 

γλώσσης, μὲ τὴν ἀνυπόστατη θεωρία τῆς ἐρασμιακῆς προφορας, εἰς τὰς 

«ἀναλύσεις» «Τοῦ Ἐμμελοῦς», καὶ τῆς ἀπαξιώσεως τοῦ ρόλου τῆς μουσικῆς 

ἁρμονίας εἰς τὴν διαμόρφωσιν τοῦ ἤθους τοῦ ἀνθρώπου, ὁ ὁποῖος καὶ προσφέρει 

σημαντικὴ βοήθεια στὴν συλλογιστική μας∙83 οἱ ἐκφραστὲς τῆς φραγκολαγνείας 

στὴν χώρα μας διέπρεψαν τὴν τελευταία τεσσαρακονταετία -μὲ κάποιους 

κορυφαίους της, θερμοὺς ὀπαδοὺς τῆς γαλλικῆς ἀκροδεξιᾶς,  καὶ δουλικοὺς στὸν 

Χίτλερ-, μετὰ τὴν καθιέρωση τοῦ μονοτονικοῦ μὲ τὴν χρήση τῆς κοινοβαρβαρικῆς, ὡς 

ὀργάνου τους γιὰ τὴν ἐπιβολὴ δουλικῆς νοοτροπίας στοὺς Ἕλληνες καὶ προκλητικῆς 

ἀπαρνήσεως τῶν παραδόσεων τοῦ γένους, ἕως καὶ τοῦ κρυφοῦ σχολείου ὡς 

τουρκολαγνεία τους, καὶ τῆς ἐλευθέρας πολιτικῆς πρακτικῆς μας, ὅπως καὶ τῆς 

γνησίας ὀρθοδόξου χριστιανικῆς διδασκαλίας. Ὁ ἑλληνικὸς λαὸς ὅμως τοὺς ἀπέβαλε 

περιφρονητικότατα ἀπ’ τὸ σῶμα του, διατηρώντας τὴν γνήσια ἑλληνική, μετὰ τῆς 

προσῳδίας της, ἔστω κι ἂν ἀγνοεῖ τὸν ὅρο, ὅπως ἔχουμε ὑπογραμμίσει πολλάκις… 

 

Ἡ μονολιθικότης κι ἡ δυσκαμψία τοῦ δυτικοῦ ἀνθρώπου, τοῦ βιομηχανικοῦ, 

διαπιστώνεται καλύτερα στὴν ἀδυναμία του κατανοήσεως τῆς διεθνοῦς συγκυρίας 

τῆς ἐποχῆς μας, μὲ τὸν νέο Ἀμερικανὸ πρόεδρο παρακάμπτοντα ἢ καὶ ποδοπατοῦντα 

προκλητικότατα τὸ σύνολο τῆς διεθνοῦς νομιμότητος κι ἐπιχειροῦντα ἐπιβάλειν τὴν 

πολιτική του μὲ τὴν ἀπειλὴ τῆς βίας∙ τὴν ἴδια ἐποχὴ ὁ ἀποκλεισμὸς τοῦ πυρηνικοῦ 

πολέμου κι ἡ ἐξαφάνιση τῆς ἀνθρωπίνης ζωῆς ἀπ’ τὴν Γῆ διασφαλίσθηκε, τύποις 

τουλάχιστον, ἀλλὰ ὄχι καὶ οὐσίᾳ, χάρις στὴν συγκράτηση τῆς Ρωσίας καὶ τῆς Κίνας. 

Ἀπ’ τὴν ἄλλη, μὲ ἔκδηλη τὴν ὑποτακτικότητα τῆς προέδρου τῆς Ἐπιτροπῆς, ἀλλὰ καὶ 

τὴν ἀνοχὴ πολλῶν Εὐρωπαίων ἡγετῶν, συνεχίζεται ὁ ἐμπορικὸς πόλεμος κατὰ τῆς 

 
83 Ὅρα, εἰς τὰς «ἀναλύσεις» «Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Ὀρθολογισμός, ἀσύμβατος τῆς μουσικῆς ἁρμονίας», 

σελ. 21, κ.ἑ, 53, κ. ἑ. καὶ «Ταύτισις ᾀδομένου καὶ μὴ ᾀδομένου λόγου». 



94 
 

Εὐρώπης καὶ τῶν δυτικῶν ἑταίρων του, μὲ κύριο στόχο τὴν διάλυση τῆς Εὐρωζώνης 

καὶ τὴν ἐξαφάνιση τοῦ εὐρώ, ὥστε ἀπομείνειν μόνο τὸ δολλάριο, ὡς διεθνὲς νόμισμα 

τῆς Δύσεως καὶ διασφαλίσαι κάποιες ἐλπίδες ἐπιβιώσεώς του ἀπέναντι στὴν 

ἀποδολλαριοποίηση τῶν διεθνῶν συναλλαγῶν. Ἀλλὰ μᾶλλον πρόκειται, γιὰ 

«παρηγοριὰ στὸν ἄρρωστο μέχρι νὰ βγεῖ ἡ ψυχή του!» 

  Τὶς τελευταῖες μέρες τῶν μεγάλων αὐτοκρατοριῶν, ρωμαϊκῆς, βυζαντινῆς, 

ὀθωμανικῆς, γερμανικῆς, ρωσικῆς, γαλλικῆς, ἀγγλικῆς, θυμίζουν οἱ κινήσεις τοῦ 

Ἀμερικανοῦ προέδρου καὶ τῆς Εὐρωπαϊκῆς Ἐπιτροπῆς∙ στὴν Εὐρώπη, οἱ ἀντιδράσεις 

πολλῶν ἐθνικῶν ἡγετῶν κι ἡ ἀπαίτηση τῶν λαῶν της, γιὰ ἑνιαία σθεναρὴ στάση 

ἀπέναντι στὴν ἀμερικανικὴ ὁλοκληρωτικὴ νοοτροπία, ἡ ὁποία θυμίζει τὴν 

προπολεμικὴ ἐποχὴ καὶ τοὺς χαρακτηρισθέντες γραφικοὺς μεταπολεμικὰ ὅμως 

ἡγέτες της, ἀποτελεῖ τὴν μοναδικὴ ἐλπίδα ἐπιβιώσεως τῆς γηραιᾶς ἠπείρου καὶ τοῦ 

κόσμου. Ἡ ἀπουσία πνευματικῆς  ἡγεσίας της εἶναι τὸ κύριο πρόβλημά της, κάτι ποὺ 

δὲν ἔχει συμβεῖ σχεδὸν ποτὲ στὴν προηγούμενη ἱστορία της, ὅταν στὶς ἐθνικὲς 

συγκρούσεις της, ἑκάστη πλευρὰ διέθετε πάντοτε καὶ τὴν ἀντίστοιχη πνευματικὴ 

θωράκισή της. Ἡ ἐσχατολογική της πίστη, ὅτι ἀποτελεῖ ἡ Ἀμερικὴ τὴν ἀνώτερη 

περίοδο τῆς ἀνθρωπίνης ἱστορίας, ὡς τελικοῦ σκοποῦ τοῦ ὀρθολογισμοῦ στὴν σκέψη 

της καὶ τῆς βιομηχανικῆς κοινωνίας στὴν καθημερινὴ ζωή της, ἐπικρατεῖ καὶ στὶς 

εὐρωαμερικανικὲς σχέσεις∙ ὁ Ἀμερικανὸς πρόεδρος, ὑπερόπτης κι ὑπερφίαλος, 

ἀντιμετωπἰζει μὲ ἄκρα σκαιότητα σχεδὸν τοὺς Εὐρωπαίους ἡγέτες, συνεσταλμένους 

κι ὑποτακτικοὺς, μὲ ἔκδηλη τὴν περισσὴ προθυμία ὅλων τους ἐκτελέσαι τὰς ἐντολάς 

του, ὅπως κατεγράφη στὶς τηλεοπτικὲς σκηνές. Οἱ ἁπλοὶ Εὐρωπαῖοι θεώρησαν 

προσβλητικὴ τὴν εἰκόνα, γιὰ τὴν ἱστορία τους καὶ τὴν διεθνῆ ὑπόστασή τους, πέραν 

τοῦ γεγονότος, ὅτι οἱ συμφωνίες τους ἀποδεικνύονται ἀνεφάρμοστες, ἀλλὰ αὐτὸ 

εἶναι ἄλλο θέμα. Ἀντελήφθησαν ὅμως σαφέστατα ἕνα πρᾶγμα, τὴν πλήρη 

ταπείνωσή τους, ὡς Εὐρωπαϊκὴ Ἕνωση κι ἰδιαιτέρως ὡς Εὐρωζώνη, τὴν ὁποία 

ἐπιδίωξε ὁ Ἀμερικανὸς πρόεδρος κι οἱ ἡγέτες μας τοῦ τὴν προσέφερε ἀφειδῶς!    

 

Στὴν πνευματική της ἡγεσία ὑπάρχουν καὶ φωτεινὰ παραδείγματα, ὡς μήνυμα 

αἰσιοδοξίας γιὰ τὴν γηραιὰ ἤπειρο, ἀλλὰ ἀπαραίτητη κρίνεται ἡ ἀναφοράς μας σὲ 

παλαιότερες παριπτώσεις, ‘’ἐξαίρεση ἀποτελεῖ ὁ Στῆβεν Ράνσιμαν, ὁ διάσημος 

Βρεταννὸς βυζαντινιολόγος, ὁ ὁποῖος ἔχει γράψει στὸ βιβλίο του, «The Eastern Schism», 

«Τὸ Ἀνατολικὸ Σχίσμα», Ὀξφόρδη, 1955, ἀπὸ ἀπόδοση τοῦ Γιώργου Σεφέρη: «Καὶ ἡ 

γλῶσσα ἔπαιξε τὸ μέρος της στὴ διαφορά. Ἡ ἑλληνικὴ εἶναι προικισμένη μὲ λεπτὴν 

ὀξύτητα καὶ εὐλιγισία καὶ εἶναι ἀξιοθαύμαστα κατάλληλη νὰ ἐκφράσει κάθε 

ἀπόχρωση τῆς ἀφηρημένης σκέψης, ἐνῶ ἡ λατινικὴ εἶναι κατὰ πολὺ πιὸ σκληρὴ καὶ 



95 
 

ἀλύγιστη…»84  Ὑπῆρξαν λαμπρὲς ἐξαιρέσεις ποὺ ἑκόντες ἄκοντες ἔστω 

δικαιολόγησαν τὸν πατριάρχην Φώτιον, ἀλλὰ καὶ τὸν Ἀριστείδην Κοϊντυλιανόν…’’ 

  Ὁ Στῆβεν Ράνσιμαν, γόνος μεγάλης ἀριστοκρατικῆς οἰκογενείας, ὀλίγον πρὸ τοῦ 

θανάτου του, τὸ 2000, σὲ ἡλικία 97 ἐτῶν, ἐπέλεξε νὰ βαφτισθεῖ ὀρθόδοξος εἰς τὸ Ἅγιον 

Ὄρος, ἐνῶ εἶχε διατελέσει διάσημος καθηγητὴς στὸ Καίμπριτζ καὶ ἄλλα 

Πανεπιστήμια. Ἐπέλεξε τὴν διαφορὰ εὐλιγισίας καὶ ἱκανότητος ἐκφράσεως τῆς 

ἑλληνικῆς ἀπέναντι στὴν λατινικὴ γλῶσσα, χωρὶς ὅμως οὐδεμία ἀναφορὰ στὶς 

σύγχρονες νεολατινικὲς καὶ γερμανικὲς γλῶσσες, οὔτε φυσικὰ στὴν ἄποψη τοῦ 

πατριάρχου Φωτίου, ὅτι πρόκειται διὰ ἐνδεῆ καὶ βάρβαρον γλῶσσαν, τῆς ὁποίας εἶναι 

δεδομένη, «τῶν ὀνομάτων ἡ στενοχωρία μὴ ἐξαρκοῦσα διερμηνεύειν τῆς διανοίας τὴν 

ἀκρίβειαν», «ἡ δυσκαμψία τῆς γλώσσης εἶναι ἀνεπαρκὴς εἰς τὸ διερμηνεῦσαι τὴν 

ἀκρίβεια τῆς σκέψεως», δηλαδὴ εἰς τὴν κατανόησιν τοῦ λόγου τοῦ Ἰησοῦ∙ ὁ σοφὸς 

καθηγητὴς τὸ γνώριζε ἄριστα, ὅπως τὸ ἴδιο γνώριζε καλὰ μᾶλλον καὶ τὴν 

διαπίστωση τοῦ Ἀριστείδου τοῦ Κοϊντυλιανοῦ, «διὰ τὴν αὑτῆς ἀσθένειαν» τῆς 

λατινικῆς εἰς τὴν ἀδυναμίαν κατανοήσεως τοῦ ἐναρμονίου γένους τῆς μουσικῆς, 

ἀλλὰ τὰ ἀποσιώπησε. Ὁ ὀρθολογιμὸς τῆς δυτικῆς κοινωνίας ἐπιβάλλει τὸ ἑρμητικὰ 

κλειστὸ σύστημά του καὶ δὲν ἐπιτρέπει κατ’ οὐδέναν τρόπον τὴν ἀμφισβήτησή του καὶ 

τὴν ἀπαξίωση τῆς ἐσχατολογίας του∙ ἡ πνευματική της ἡγεσία, ὡς πιστὴ συνέχεια 

τῆς λογικῆς τοῦ Ἁγίου Αὐγουστίνου καὶ τοῦ Θωμᾶ τοῦ Ἀκινάτη, δὲν ἐπιτρέπει 

οὐδεμία ἄλλη ἄποψη, ὅπως συνέβη στὴν ἱστορία σὲ ὅλες τὶς μεγάλες ἀλλαγές της… 

  Πάντως, ἀλληλέγγυος τοῦ Στῆβεν Ράνσιμαν ἐστάθη κι ὁ συμπατριώτης του 

Γκίλμπερτ Μάρρεϋ, γνωστὸς ἑλληνιστής, μεταφραστὴς καὶ σχολιαστὴς πολλῶν 

τραγῳδιῶν καὶ κωμῳδιῶν∙ ἔγραψε γιὰ τὴν ἑλληνικὴ γλῶσσα, «μία σκέψη μπορεῖ νὰ 

διατυπωθεῖ μὲ ἄνεση καὶ χάρι στὴν Ἑλληνική, ἐνῶ γίνεται δύσκολη καὶ βαρειὰ στὴν Λατινική, 

Ἀγγλική, Γαλλική, Γερμανική. Ἡ Ἑλληνική εἶναι ἡ τελειότερη γλῶσσα, ἐπειδὴ ἐκφράζει τὶς 

σκέψεις τελειοτέρων ἀνθρώπων».85 

  

Τὰ ἑλληνιστικὰ βασίλεια, ὡς συνέχεια τῶν κατακτήσεων τοῦ Μεγάλου Ἀλεξάνδρου, 

εἶχαν ὡς συνεκτικούς τους δεσμοὺς τὸν Ὅμηρο, τὴν ἑλληνικὴ πόλη καὶ τὴν 

περιπατητικὴ φιλοσοφία, παρὰ τὶς μεταξύ τους διαμάχες, μὲ ἀνάλαφρους πολέμους 

κι ὄχι ἐξοντωτικούς∙ ἦταν ὅμως ἀρκετοὶ γιὰ τὴν πλήρη ἀποδυνάμωσή τους καὶ τὴν 

μετατροπή τους σὲ εὔκολη λεία τῶν πειθαρχημένων Ῥωμαίων, ἐξ αἰτίας κυρίως τῆς 

 
84 Γιώργου Σεφέρη, «Δοκιμές», Β’, τόμος, «Στὰ 700 χρόνια τοῦ Δάντη», σελ. 279, ἐκδόσεις, Ἴκαρος, 

1974 καὶ εἰς τὰς «ἀναλύσεις» «Τοῦ Ἐμμελοῦς», «Ἡ παρέμβασις τῆς θεᾶς Ἀθηνᾶς». σελ. 35 καὶ 

«Ὀρθολογισμός, ἀσύμβατος τῆς μουσικῆς ἁρμονίας», σελ. 45.  
85 Ἀπὸ τὴν ὁμιλία τοῦ ἀκαδημαϊκοῦ Ἀντώνη Κουνάδη καὶ καθηγητοῦ τοῦ ΕΜΠ εἰς τὴν Ἀκαδημία 

Ἀθηνῶν, τὴν 14η Ἰανουαρίου 2019. 



96 
 

ἀπωλείας τῆς αἰσθήσεως τῆς ἑνότητος τοῦ Ἑλληνισμοῦ καὶ τῆς περιφρονήσεως τῆς 

προειδοποιησεως τοῦ Αἰτωλοῦ Ἀγελάου, διὰ «τὰ ἐκ τῆς Ἑσπέρας νέφη». Ἄλλωστε, κι 

ἡ περίφημη Βιβλιοθήκη τῆς Ἀλεξανδρείας ἦταν ἀνεξάρτητο ἀνώτατο πανεπιστημιακὸ 

ἵδρυμα, κατὰ τὴν ὁρολογία μας, κι ὄχι κέντρο στρατευμένης κουλτούρας, ὅπως ἡ αὐλὴ 

τοῦ Ὀκταβιανοῦ Αὐγούστου∙ καὶ δὲν ἦταν τὸ μόνο, καθὼς ἡ Ἀντιόχεια τῶν 

Σελευκιδῶν, ἀνταγωνιζόταν τὴν πρωτεύουσα τῶν Πτολεμαίων, ἡ Γάζα, ἡ Ταρσός, ἡ 

Πέργαμος, ἡ Ρόδος, ἡ Θεσσαλονίκη, ἡ Κόρινθος, οἱ Συρακοῦσες, ὁ Τάρας 

ἀκολουθοῦσαν κι αἱ Ἀθῆναι διατηροῦσαν τὰ σκήπτρα τῆς φιλοσοφίας.  

  Ἔτσι, ἡ παράδοσή τους στοὺς κατακτητὲς συνοδεύθηκε κι ἀπ’ τὴν διατήρηση καὶ 

συντήρηση τῆς πνευματικῆς τους ὑπεροχῆς, παρ’ ὅλο ὅτι ὁ Ἰούλιος Καῖσαρ πυρπόλησε 

τὴν Βιβλιοθήκη τῆς Ἀλεξανδρείας, ἀλλὰ ὑπετάγη στὰ θέλγητρα τῆς Κλεοπάτρας∙ 

ὅλοι οἱ αὐτοκράτορες τῆς Ῥώμης, ὅπως κι ἡ Ἰταλία κι οἱ δυτικὲς ἐπαρχίες της ἐπὶ 

τέσσερες σχεδὸν αἰῶνες, διέθεταν τὴν πολιτικὴ καὶ στρατιωτικὴ ἐξουσία, ἀλλὰ 

ἑκόντες ἄκοντες ἀποδέχονταν τὴν πνευματικὴ ὑπεροχὴ τῶν Ἑλλήνων, μὲ μερικοὺς 

μάλιστα ἐξ αὐτῶν, ὅπως ὁ Ἀδριανὸς κι ὁ Μᾶρκος Αὐρήλιος τῶν Ἀντωνίνων, νὰ τὴν 

ἐπικυρώνουν ἀναγνωρίζοντες τὴν ἄλλη ποιότητά της, ἐνῶ κι ὁ Ἰουλιανὸς καθιέρωσε 

τὴν ἑλληνικὴ ὡς ἐπίσημη γλῶσσα κατὰ τὴν διάρκεια τῆς ἐξουσίας του κι οὐδεὶς 

διεφώνησε∙ οἱ ριζικὲς διοικητικὲς καὶ στρατιωτικὲς μεταρρυθμίσεις του ἐπίσης, κατὰ 

τὴν δεκαοκτάμηνο διακυβέρνησή του, ἐξασφάλισαν τὴν χιλιόχρονη ἐπιβίωση τῆς 

ἀνατολικῆς ρωμαϊκῆς αὐτοκρατορίας, στὴν ὁποία διετηρήθησαν, μᾶλλον χάρις στὴν 

ἀφομοίωσὴ ὑπὸ τῆς γραφειοκρατείας της τοῦ ἑλληνικοῦ πολιτισμοῦ… 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

       Χρῆστος Ζ. Καρανίκας, 

       Ἀθήνα, Ἁγιόκαμπος, 

       Μαΐος, Ἰούλιος, 2025 

 


